# বৌদ্ধধর্ম ও সাহিত্য

শ্রী প্রবোধচন্দ্র বাকচি



## কল্পতরু বই পিডিএফ প্রকল্প

কল্পতরু মূলত একটি বৌদ্ধধর্মীয় প্রকাশনা প্রতিষ্ঠান। ২০১৩ সালে "হৃদয়ের দরজা খুলে দিন" বইটি প্রকাশের মধ্য দিয়ে এর যাত্রা শুরু । কল্পতরু ইতিমধ্যে অনেক মূল্যবান ধর্মীয় বই প্রকাশ করেছে। ভবিষ্যতেও এ ধারা অব্যাহত থাকবে। কল্পতরু প্রতিষ্ঠার বছর খানেক পর "kalpataruboi.org" নামে একটি অবাণিজ্যিক ডাউনলোডিং ওয়েবসাইট চালু করে। এতে মূল ত্রিপিটকসহ অনেক মূল্যবান বৌদ্ধধর্মীয় বই pdf আকারে দেওয়া হয়েছে। সামনের দিনগুলোতে ক্রমান্বয়ে আরো অনেক ধর্মীয় বই pdf আকারে উক্ত ওয়েবসাইটে দেওয়া হবে। যেকেউ এখান থেকে একদম বিনামূল্যে অনেক মূল্যবান ধর্মীয় বই সহজেই ডাউনলোড করতে পারেন। আমাদের একমাত্র উদ্দেশ্য হচ্ছে, বর্তমান আধুনিক প্রযুক্তির যুগে লাখো মানুষের হাতের কাছে নানা ধরনের ধর্মীয় বই পৌছে দেওয়া এবং ধর্মজ্ঞান অর্জনে যতটা সম্ভব সহায়তা করা। এতে যদি বইপ্রেমী মানুষের কিছুটা হলেও সহায় ও উপকার হয় তবেই আমাদের সমস্ত শ্রম ও অর্থব্যয় সার্থক হবে।

আসুন ধর্মীয় বই পড়ুন, ধর্মজ্ঞান অর্জন করুন! জ্ঞানের আলোয় জীবনকে আলোকিত করুন! This book is scanned by Bipasshi Bhante Courtesy by Dr. GyanaRatna MahaThera

## বৌদ্ধধর্ম ও সাহিত্য

## শ্রী প্রবোধ চন্দ্র বাগচী

মহাবোধি বুক এজেন্সি

৪-এ বঙ্কিম চ্যাটাৰ্জী স্ট্ৰীট কলকাতা - ৭০০ ০৭৩

#### Bauddhadharma O Sahitya

By

Shri. Prabodh Chandra Bagchi

First Published: 1952

Re-printed: 2003

প্রথম প্রকাশ : ১৯৫২

পুনঃ সংস্করণ : ২০০৩

#### Publisher:

Sri D.L.S. Jayawardana Maha Bodhi Book Agency 4-A, Bankim Chatterjee Street Kolkata- 700 073 Ph: 2241-9363/2219-6834

#### প্ৰকাশক ঃ

শ্রী ডি. এল. এস. জয়বর্ধন মহাবোধি বুক এজেন্সি 8-এ বঙ্কিম চ্যাটার্জী স্ট্রীট কলকাতা - ৭০০ ০৭৩

#### মুদ্রক :

পঞ্চানন জানা জানা প্রিন্টিং কনসার্ন ৪০/১বি, শ্রী গোপাল মল্লিক লেন, কলকাতা - ৭০০ ০১২ ফোন ঃ ২২১৯-৬৮২৬

মূল্য ঃ ৭৫.০০ টাকা [ Rs. 75.00 ] ISBN 81-87032-44-8

## সূচী

| প্রথম অধ্যায়। বৌদ্ধ সাহিত্য                        | 2  |
|-----------------------------------------------------|----|
| দ্বিতীয় অধ্যায়। বৌদ্ধধর্মের মূলসূত্র              | ১২ |
| তৃতীয় অধ্যায় । হীনযান— বৈভাষিক ও সৌত্রান্তিক      | ২১ |
| চতুর্থ অধ্যায় । মহাযান— নাগার্জুনের মাধ্যমিক দর্শন | ৩২ |
| পঞ্চম অধ্যায় । মহাযান— যোগাচার বা বিজ্ঞানবাদ       | ৩৯ |
| ষ্ষ্ঠ অধ্যায়। বজ্রযান ও সহজান                      | 89 |
| পরিশিষ্ট                                            |    |
| পালি বৌদ্ধ সাহিত্য                                  | ৬১ |
| তিব্বতী বৌদ্ধ সাহিত্য                               | ৬৫ |
| চীনা বৌদ্ধ সাহিত্য                                  | ৬৮ |
| নেপালী বৌদ্ধ সাহিত্য                                | ৭৩ |
| মঙ্গোলীয় বৌদ্ধ সাহিত্য                             | ৭৩ |
| মধ্য-এশিয়ার বৌদ্ধ সাহিত্য                          | ٩8 |
| ধস্মপদ                                              | ٩8 |

#### প্রথম অধ্যায়

#### বৌদ্ধ সাহিত্য

বৌদ্ধধর্ম ইউরোপের পণ্ডিতদের দৃষ্টি যতটা আকর্ষণ করতে পেরেছে আমাদের তা পারে নি। অথচ এই ধর্ম যে ভাবতীয় সভ্যতার প্রাণস্বরূপ তাতে সন্দেহ নেই। বৌদ্ধধর্মের প্রেরণা পেয়েই ভারতীয় ভাস্কর্য ও চিত্রকলা পূর্ণ বিকাশ লাভ করেছিল, কাব্য ও নাট্য সাহিত্যে নৃতন রসসঞ্চার হয়েছিল, আধ্যাত্মদৃষ্টিও প্রসারলাভ করেছিল। ভারতবর্ষ থেকে সাইবিরিয়া ও পারস্য থেকে প্রশান্ত মহাসাগরের দ্বীপপুঞ্জ পর্যন্ত সমস্ত দেশের আধ্যাত্মদৃষ্টির ভিতর যে আজ অবধি একটা ঐক্য দেখা যায় তা বৌদ্ধধর্মের অনুপ্রেরণাতেই ঘটেছিল। ভারতের বাইরে ভারতীয় সভ্যতার প্রসার যদি প্রধানতঃ বৌদ্ধধর্মের প্রভাবেই হয়ে থাকে, তবে তার ইতিহাস সাহিত্য ও দর্শন উপেক্ষা করে নিজেদের আদর্শকেই যে ক্ষুশ্ব করছি, সে কথা জোর করেই বলা চলে। বৌদ্ধধর্ম যে নৃতন ভাবধারা বইয়ে দিয়ে ভারতের প্রাণকে রসময় করে তুলেছিল সে ধারা কোথায় কি ভাবে নৃতন নৃতন উৎসের সৃষ্টি করেছিল তা আমাদের জানতে হবে, নইলে ভারতের ইতিহাস অসম্পূর্ণ রয়ে যাবে।

বৌদ্ধধর্মের প্রাচীন সাহিত্য নানা ভাষায় পাওয়া গেছে। সিংহল, ব্রহ্ম, শ্যাম ও কঘুজে পালি ভাষায়, নেপালে সংস্কৃত ও অপব্রংশ ভাষায়, এবং তুর্কীব্রানের মরুভূমিতে সংস্কৃত, প্রাকৃত ও নানা স্থানীয় ভাষায়। এ ছাড়া সমস্ত বৌদ্ধ সাহিত্যের অনুবাদ রয়েছে তিব্বতী, চীনা ও মঙ্গোলীয় ভাষায়। এই সমগ্র বৌদ্ধ সাহিত্য নিয়ে প্রথম তুলনামূলক আলোচনা শুরু করেন ফরাসী পভিত Eugēne Burnouf ইউজেন বুর্নুফ। ১৮৪৪ খৃষ্টাব্দে তাঁর বই Introduction ā l'histoire du Buddhisme Indien প্রথম প্রকাশিত হয়। তখন বৌদ্ধ সাহিত্যের কোন গ্রন্থ মুদ্রিত হয়নি। প্রাচীন পূর্থির উপর নির্ভর করেই তাঁকে বৌদ্ধধর্মের আলোচনা করতে হয়েছিল। কিন্তু তা সম্বেও প্রায় এই এক শ বছর ধরে তাঁর বই বৌদ্ধধর্ম সম্বন্ধে একখানি প্রধান গ্রন্থ হিসাবে পন্তিত মহলে সম্মান পেয়ে আসছে। বুর্নুফের সময় থেকে জার্মানী ও রাশিয়ার পণ্ডিতেরা বেশির ভাগ তাঁর প্রদর্শিত পথ অনুসরণ করেই বৌদ্ধধর্মের আলোচনা করতে লাগলেন। তাঁরা ক্রমশঃ বুঝতে পারলেন যে কোনো দেশ-বিশেষের বৌদ্ধ সাহিত্য হতে বৌদ্ধধর্মের যে পরিচয় মিলবে সেটা হবে অসম্পূর্ণ। তাই সমস্ত সাহিত্যগুলির তুলনামূলক বিচার ছাড়া বৌদ্ধর্মর্মর প্রাচীন

ইতিহাস উদ্ধার হবে না, তা তাঁরা সহজেই বুঝতে পারলেন।

কিন্তু ইংলণ্ডে Rhys Davids রিস্ ডেভিডস্ প্রমুখ পণ্ডিতেরা একদম উন্টোপথ ধরলেন। তাঁরা সিংহল থেকে পালি পূঁথি সংগ্রহ করে পালিতে লেখা বৌদ্ধ সাহিত্যের উপর নির্ভর করে বৌদ্ধধর্মের আলোচনা আরম্ভ করলেন। তার ফল দাঁড়াল বিষময়।তাঁদের আলোচনা হল একদেশদর্শী এবং তাঁদের লেখাহল যুক্তিহীন। সিংহলের বৌদ্ধ ভিক্ষুদের অন্ধবিশ্বাসের ভূত তাঁদের ঘাড়ে চেপে বসল, তাই তাঁরা প্রায় সেই ভিক্ষুদের কথাই ইংরেজি ভাষায় রূপান্তরিত করলেন। তাঁদের মতে ঠিক হল যে, বৌদ্ধ সাহিত্য প্রথম পালি ভাষায় লেখা হয়, পালি ভাষা কোশল ও মগধের প্রাচীন ভাষা, আর সমস্ভ পালি বৌদ্ধ সাহিত্য বুদ্ধের মৃত্যুর সময় থেকে অশোকের সময় পর্যন্ত (খৃস্টপূর্ব ৫০০-২৫০) তিন শ' বছরের মধ্যেই রচিত। এইসব বিচারহীন কথায় আর কারো ক্ষতি হোক না হোক, আমাদের খুবই ক্ষতি হয়েছে। কারণ আমাদের দেশের বড় বড় পণ্ডিতেরা এইসব মতামত নির্ভুল মনে করে ও পালি বৌদ্ধ সাহিত্য খুব প্রাচীন বলে ধরে নিয়ে যেসমন্ত ঐতিহাসিক আলোচনা করেছেন ও করছেন তার গোড়ায় গলদ রয়ে যাচ্ছে।

যা হোক, পালি ভাষায় লেখা বৌদ্ধ সাহিত্য প্রাচীন না হলেও বৌদ্ধধর্ম যে প্রাচীন তাতে সন্দেহ নেই। এই প্রাচীন বৌদ্ধধর্মের রূপ সঠিক ধরতে গেলে বৌদ্ধ সাহিত্যের সমস্ত দিকটা না দেখলে চলে না। বৌদ্ধধর্ম ভারতবর্ষ থেকে লুপ্ত হয়েছে বটে, কিন্তু ভারতের সীমান্তদেশ ব্রহ্ম, সিংহল ও নেপালে তার আধিপত্য এখনও অক্ষুণ্ণ রয়েছে। ভারতের বাইরে শ্যাম, কন্বুজ, অসম, চীন, জাপান, তিব্বত ও মঙ্গে লীয় দেশে তার প্রভাব এখনও ক্ষুণ্ণ হয় নি। তাই এসকল দেশের বৌদ্ধধর্মের ইতিহাস আলোচনা করতে গিয়ে ইউরোপীয় পণ্ডিতেরা বৌদ্ধধর্মকে দৃটি বিভিন্ন সম্প্রদায়ে ভাগ করলেন- Northern ও Southern Buddhism । কিন্তু প্রাচীন বৌদ্ধধর্মকে এভাবে ভাগ করা চলে না। কারণ এরূপ ভাগ শুধু দেশবিভাগের উপরই স্থাপিত, কোনো বিশিষ্ট সাম্প্রদায়িক মতের উপর স্থাপিত নয়। যে সম্প্রদায়ের বৌদ্ধধর্ম এখন সিংহলে প্রতিষ্ঠিত তা প্রাচীনকালে উন্তর্রাপথেও ছিল, আর যে ধর্মমত উন্তর্রাপথে ছিল তার নিদর্শন প্রাচীন সিংহলেও পাওয়া যায়। প্রাচীন বৌদ্ধ আচার্যেরা তাঁদের ধর্মমতকে যে দুই সম্প্রদায়ে ভাগ করেছেন তার নাম হচ্ছে হীন্যান ও মহাযান। এ বিভাগ তারা ধর্মের প্রসার হিসাবে করেন নি, বৌদ্ধ দর্শনের ক্রমোন্নতির পর্যায় হিসাবেই করেছেন। বুদ্ধের নির্বাণের চার-পাঁচ শ'বংসর পরে তাঁর ধর্মমত কয়েকজন

খ্যাতনামা আচার্যদের হাতে এমন সমৃদ্ধ হল যে, সে ধর্মমতকে তাঁরা নৃতন আখ্যায় অভিহিত করাই যুক্তিযুক্ত মনে করলেন। এদের মতে প্রাচীনেরা বুদ্ধের ধর্মমতের গৃঢ় অর্থ ধরতে না পেরে নিশ্চেষ্টভাবে বৌদ্ধধর্মের কতকগুলি বাইরের আচার মেনে আসছিলেন। তাই তাঁরা নৃতন মতের 'মহাযান' এবং প্রাচীন মতের 'হানযান' আখ্যা দিলেন। বস্তুতঃ মহাযান যে বৌদ্ধ দর্শনের ক্রমোন্নতির একটা নৃতন পর্যায় নির্দেশ করে, তাতে কোনো সন্দেহ নেই। তাই বলে মহাযানের উৎপত্তির সঙ্গেই যে হীনযান পুপ্ত হয়েছিল তা বলা চলে না। বৌদ্ধসংঘের একাংশ বরাবরই প্রাচীন মতের পৃষ্ঠপোষক ছিলেন, তাই সিংহল, ব্রহ্ম ও কম্বুজে এখনও হীনযান প্রবল। জাপানী বৌদ্ধেরা মহাযান অনুসরণ করলেও হীনযান গ্রন্থ অধ্যয়ন করে থাকেন। তা ছাড়া যে যে দেশে মহাযান প্রবল ছিল বা এখনও আছে সেখানে ভিক্ষুর বাইরের আচারব্যবহার সম্বন্ধে হীনযান বা প্রাচীন পন্থা অবলম্বন করা হয়ে থাকে। শুধু আধ্যাম্বাদৃষ্টিকে প্রশস্ত করবার জন্যই মহাযান পন্থার আবশ্যক। তাই দেখা যায় যে, হীনযান ও মহাযান উভয়ে ওতঃপ্রোতভাবে জড়িত;লৌকিক ব্যবহার হিসাবেই শুধু কতকগুলি বিভাগ নির্দেশ করা চলে।

যাঁরা হীন্যান বা প্রাচীন পন্থা অবলম্বন করতেন তাঁদের দৃষ্টি কিছু সংকীর্ণ ছিল। তাঁদের মধ্যে একদল বৃদ্ধপ্রদর্শিত আচারব্যবহার পালন করে, ধর্মপথে থেকে, পূণ্য অর্জন করতে তৎপর হতেন, কিন্তু বৃদ্ধত্বলাভ করবার দ্রাশা পোষণ করতেন না। তাঁদের পথকে বিশেষভাবে শ্রাবক্যান বলা হত। আর একদল বৃদ্ধত্বলাভ করবার আশা রাখতেন বটে, কিন্তু সে শুধু নিজের জন্যই। জ্ঞাতের মঙ্গলের জন্য আছ্মোৎসর্গ করতে তাঁরা চাইতেন না। সেই জন্য তাঁদের পথকে বিশেষভাবে 'প্রত্যেকবৃদ্ধযান' বলা হত। সূত্রাং হীনযানের এই দৃই পর্যায় আধ্যাত্মিক উন্নতির স্তর হিসাবে নির্দিষ্ট হয়েছিল। কিন্তু ভিক্ষুর বাইরের আচারব্যবহারের খুঁটিনাটি নিয়ে খুব প্রাচীনকালেই বৌদ্ধসংঘের ভিতর গোলমাল বেধেছিল। তাই প্রাচীন সংঘের ভিতর অশোকের পূর্বেই প্রায় আঠারোটি শাখার সৃষ্টি হয়েছিল। এই শাখাগুলির মধ্যে দশটি শাখা কালক্রমে প্রভাবসম্পন্ন হয়ে ওঠে ও নিজেদের এক-একটা বিপুল সাহিত্য গড়ে তোলে। এই দশটি শাখার নাম হচ্ছে: স্থবিরবাদ (পালিতে থেরবাদ), হৈমবত, ধর্মগুপ্ত, মহীশাসক, কাশ্যপীয়, সর্বাস্তিবাদ, মূলসর্বান্তিবাদ, সম্মিতীয়, মহাসাংঘিক ও লোকোন্তরবাদ। এ দশটিকে আবার দুদলে ভাগ করা চলে। প্রথম আটটির মধ্যে পরস্পর সম্বন্ধ খুব নিকট। মহাসাংঘিক ও তার উপশাখা লোকোন্তরবাদ খুব

প্রাচীনকালেই প্রথম আটটি থেকে বেশ দূরে সরে এসেছিল। এই দুই সম্প্রদায়ের দার্শনিক দৃষ্টির সঙ্গে মহাযানের এত গুঢ় সম্বন্ধ যে, মহাযান এদের থেকে উদ্ভূত হয়েছে একথা মনে করা অসংগত হবে না।

যাঁরা মহাযান অবলম্বন করলেন তাঁদের আদর্শ হল উদার। নিজের জন্য বুদ্ধত্বলাভ করবার চেষ্টা করা বা বুদ্ধত্ব লাভ করা তাঁদের কাছে তুচ্ছ মনে হল। ভগবান্ বুদ্ধ যেমন সারা জ্গাতের মঙ্গলের জন্য জন্মে জন্মে নিজেকে বলি দিয়েছিলেন, এঁরাও তাই করবার জন্য বদ্ধপরিকর হয়ে উঠলেন। বৌদ্ধ ধর্মশাস্ত্রের মতে শাক্যমূনি গৌতম বৃদ্ধত্বলাভ করবার বহু পূর্ব থেকে জ্ব্মজন্মান্তর ধরে পরোপকারে আন্মোৎসর্গ করে পুণ্য অর্জন করেছিলেন। তাঁর সেই অবস্থাগুলিকে বোধিসম্ভ অবস্থা বলা হয়। এই অবস্থায় বা বোধিমার্গে একবার আরুঢ় হতে পারলেই ভিক্ষু ধীরে ধীরে বুদ্ধত্বের দিকে অগ্রসর হতে থাকেন। তাই মহাযান পদ্মা যাঁরা অনুসরণ করলেন তাঁদের কাছে এই বোধিসত্ত্ব অবস্থাটাই কাম্য হল, অর্থাৎ যে অবস্থায় মানুষ পরোপকারে আম্মোৎসর্গ করতে পারে সেই অবস্থাটাই তাঁদের আদর্শ হল। এই অবস্থাটা স্থায়ী করা দুভাবে সম্ভব হত। মহাযানের প্রথম আচার্যেরা মনে করতেন যে, কতকগুলি বিশেষ 'পারমিতা', অর্থাৎ করুণা, মৈত্রী প্রভৃতি বিশেষ গুণের চর্যা করেই এ অবস্থাকে স্থায়ী করা যায়। দার্শনিক দৃষ্টির তারতম্য অনুসারে এঁরা দুই শাখায় বিভক্ত হলেন: মাধ্যমিক ও যোগাচার। পরবর্তী কোন কোন আচার্যেরা মনে করলেন যে, মন্ত্রশক্তির নিয়োগেও এই কাম্য অবস্থাকে স্থায়ী করা যায়। তাঁরাও আধ্যাত্মিক দৃষ্টির বিভিন্নতা হিসাবে মোটামটি তিনটি শাখায় বিভক্ত হন। এই তিনটি শাখার নাম হচ্ছে: বজ্রমান, কালচক্রযান ও সহজ্ঞযান। তিনটিকে সাধারণভাবে মন্ত্র্যান আখ্যা দেওয়া যেতে পারে।

২

এইবার বৌদ্ধদের এই নানা শাখার ভিতর যে বিপুল শান্ত্রের সৃষ্টি হয়েছিল তার কিছু পরিচয় দেব। বৌদ্ধশান্ত্র সাধারণত: তিনটি প্রধান ভাগে বিভক্ত। এই তিন ভাগকে তিন পিটক বা ত্রিপিটক বলা হয়। এই তিন পিটক হচ্ছে: সুত্রপিটক, বিনয়পিটক, ও অভিধর্মপিটক। সূত্রপিটকে বৃদ্ধ কথাচ্ছলে নানা ধর্মোপদেশ দিয়েছেন; বিনয়পিটকে তিনি শিষ্যদের বিনয় বা ধর্মাচার শিষিয়েছেন; আর অভিধর্মে প্রাচীন বৌদ্ধধর্মের

দর্শনের কথা আছে। এই হল হীনযানের প্রধান শাস্ত্র। এ ছাড়া ত্রিপিটকের বাইরেও নানা বই আছে, সেগুলি বেশির ভাগ টীকাটিপ্পনী। হীনযানের যে দশটি শাখার নাম করেছি তাদের প্রত্যেকেরই এই ত্রিপিটক ছিল। পালি ভাষায় যে ত্রিপিটক লেখা হয়েছিল সে হচ্ছে থেরবাদ বা স্থবিরবাদের শাস্ত্র। এগুলিকে একত্তে ছাপলে প্রায় চার-পাঁচ হাজার রয়েল অকটেভো পাতা ভরে যায়। এতে বহু বিভিন্ন সূত্র: সন্নিবিষ্ট হয়েছে। হৈমবত, ধর্মগুপু, মহীশাসক ও কাশ্যপীয়দের এিপিটক মূলত কোন ভাষায় লেখা হয়েছিল তা বলা যায় না। কারণ তাদের ত্রিপিটক শুধু চীনা অনুবাদেই পাওয়া গেছে। তবে এ অনুমান করা অসঙ্গত নয় যে, ধর্মগুপ্তদের ত্রিপিটক উত্তর-পশ্চিম ভারতে প্রচলিত প্রাচীন ভাষায় লেখা হয়েছিল। মধ্য-এশিয়ার এই প্রাকৃতে লেখা ধর্মপদের যে সংস্করণ পাওয়া গেছে - তা তাদের গ্রন্থ বলেই মনে হয়। সর্বাস্তিবাদ ও মূলসর্বাস্তিবাদের ত্রিপিটক যে সংস্কৃত ভাষায় লেখা হয়েছিল তাতে সন্দেহ নেই। কারণএই দুই শাখার প্রাচীন শাস্ত্রের যে যেঅংশ নেপালেপাওয়াগেছে তাসংস্কৃতেই লেখা। তবে এদের সম্পূর্ণ শাস্ত্র চীনা তিব্বতী ও মঙ্গোলীয় অনুবাদেই পাওয়া যায়। মহাসাংঘিক ও সন্মিতীয়দের শাস্ত্রের সম্পূর্ণ চীনা অনুবাদ রয়েছে, মূলগ্রন্থের অংশমাত্র নেপালে পাওয়া গেছে। এঁরা যে ভাষায় লিখতেন সেটা হল প্রাকৃতবহুল সংস্কৃত ভাষা বা মিশ্র সংস্কৃত। সূতরাং হীনযানের এই দশটা সম্প্রদায়ের মধ্যে থেরবাদের ধর্মশাস্ত্র পালিতে আর বাকি নয়টি সম্প্রদায়ের শাস্ত্র আংশিকভাবে খণ্ডিত সংস্কৃত বা প্রাকৃত পুঁথিতে, আংশিকভাবে তিব্বতী ও মঙ্গোলীয় অনুবাদে এবং সম্পূর্ণভাবে চীনা অনুবাদে পাওয়া যায়। চীনা অনুবাদে প্রায় পাঁচ হাজার বই রয়েছে।

এইবার এই বিপুল বৌদ্ধশাস্ত্রের গোড়ার কথা কিছু বলা দরকার। শাস্ত্রকারেরা যাই বলুন না কেন, বৌদ্ধ ভিক্ষু ও তাঁদের মতাবলম্বী ইউরোপীয় পশুতেরা যাই বিশ্বাস করন না কেন, এমন কথা বলা চলে না যে, এই বিপুল শাস্ত্র বৃদ্ধের জীবদ্দশায় বা তাঁর মৃত্যুর কয়েক শ বৎসরের মধ্যেই রচিত হয়েছিল। বহু শতাব্দী ধরে এর রচনা চলেছিল। বৌদ্ধশাস্ত্রের নানা দিক নিয়ে তুলনামূলক আলোচনা করলে বোঝা যায় যে, অশোকের পূর্বে বা খৃস্টপূর্ব তৃতীয় শতকের পূর্বে যে বৌদ্ধশাস্ত্র রচিত হয়েছিল তার সংখ্যা খুব বেশি নয়। ত্রিপিটক তো দ্রের কথা, একটা পিটকও রচিত হয় নি। অশোকের একশ বছর পরেও ত্রিপিটকের কোনো উল্লেখ পাওয়া যায় না, পাওয়া যায় শুধু পিটক কথাটা। তখন বৌদ্ধ পশুতেরা অধ্যয়নের সুবিধার জন্য ছোট ছোট শাস্ত্রের একক্ত সন্নিবেশ করতে শুরু করেছেন, এই মাত্র বোঝা যায়। অশোক তাঁর

অনুশাসনে ভিক্ষু সংঘকে কতকগুলি বৌদ্ধ সূত্র অধ্যয়ন করতে বলেছেন। তাঁর সময় যদি ত্রিপিটক থাকত তাহলে তারই নাম করতেন, কিন্তু তা না করে সাতটি সূত্রের নামোল্লেখ করেছেন।

এখন প্রশ্ন উঠবে, অশোকের পূর্বে বৌদ্ধশাস্ত্রের কি রূপ ছিল এবং কোন ভাষায় তা লেখা হয়েছিল। বুদ্ধ নিজে ধর্মপ্রচার করেছিলেন কোশল ও মগধ দেশে। তার মৃত্যুর পর দু-তিনশ বছর ধরে, এমন কি অশোকের সময় পর্যন্ত বুদ্ধের ধর্ম এই দেশের বাইরে যে বিশেষ প্রসার লাভ করেছিল তা মনে করবার কোনো যুক্তিযুক্ত কারণ নেই। অশোকের চেষ্টাতেই বৌদ্ধধর্ম নানাস্থানে ছড়িয়ে পড়ে। সুতরাং বুদ্ধ নিজে ও তাঁর পরবতীকালে, এমন কি অশোকের সময় পর্যন্ত সংঘনায়কেরা কোশল-মগধের ভাষায় ধর্মের আলোচনা করতেন। শাস্ত্র প্রথমত সেই দেশের ভাষায় রচিত হয়। কোশল মগধের ভাষা ছিল মাগধী প্রাকৃত। জৈনরাও এই প্রাকৃতেই তাঁদের শাস্ত্র লিসেছিলেন। এই ভাষার প্রধান বিশেষত্ব ছিল 'র' আর 'স' এর প্রয়োগে । সংস্কৃতে বা অন্য প্রাকৃতে যেখানে 'র' ছিল ,মাগধীতে সেখানে হত'ল' আর পালিতে যেখানে 'স' ছিল, মাগধীতে সেখানে হত 'শ'। অশোক তাঁর অনুশাসনে যে সাতখানি ধর্মগ্রন্থের নাম করেছেন সে নামণ্ডলি মাগধী ভাষায় লেখা তাতে সন্দেহ নেই। এই দূটি বিশেষত্ব ও ভাষাতত্ত্বের অন্যান্য নিয়ম-কানুনের সাহায্যে বিচার করে দেখা গেছে যে , পালি ভাষা কোশল- মগধের প্রাকৃত নয় ১এ ভাষা ছিল পশ্চিমভারতের বা খুব সম্ভবতঃ অবস্তীর কথিত ভাষার মার্জিত রূপ। পালি বৌদ্ধশাস্ত্রে এর যে রূপ পাওয়া যায় সে রূপ যে অশোকের পূর্বের নয় বরং পরের, এই কথা ভাষাতত্ত্বজ্ঞেরা জোর করেই বলেছেন। কিন্তু আশ্চর্যের বিষয় এই যে, এই পালি ভাষার ভিতরও অনেক মাগধী শব্দ রয়েছে। সে রূপ শব্দ হীনযানের অন্যান্য শাখার সংস্কৃতে লেখা শাস্ত্রেও পাওয়া গেছে। হীনযানের নানা শাখায় ত্রিপিটক তুলনা ক রলেও কতক্ষ্ণলি সাধারণ বিষয়ের সন্ধান পাওয়া যায়। এতেই মনে হয় যে, অশোকের পূর্বেই বৌদ্ধশাস্ত্র রচনা শুরু হয়। সে রচনা হত মাগধীতে বা তার মার্জিত প্রতিরূপ অর্ধমাগধীতে। আর নানা সম্প্রদায়ের ত্রিপিটক তুলনা করলে যেসব সাধারণ বিষয়গুলির সন্ধান পাওয়া যায়, সেইগুলিও এই ভাষায় লেখা হত; সেইগুলি ছিল বৌদ্ধধর্মের প্রাচীন শাস্ত্র। তার আকার খুব বড় ছিল না, আর তাকে সূত্র, বিনয়, অভিধর্ম প্রভৃতি পিটক -ভাগে সাজাবার দরকার হয়নি। এই প্রাচীন শাস্ত্রের এক প্রধান বই হচ্ছে ধর্মপদ। ধর্মপদ পালি, সংস্কৃত ও ভারতের পশ্চিমসীমান্ত প্রদেশের প্রাকৃতে লিখিত হয়েছিল। সেই বিভিন্ন সংস্করণগুলি তুলনা করলেই তার প্রাচীন অর্ধমাগধীরূপ ধরা পড়ে।

অশোকের সময় থেকে বৌদ্ধধর্ম ভারতের নানা স্থানে প্রসার লাভ করল। তখন তার প্রধান কেন্দ্র হল মথুরা উজ্জয়িনী ও কাশ্মীর। পরে কাঞ্চী উজ্জয়িনীর স্থান গ্রহণ করেছিল। ক্রমশঃ প্রাচীন অর্ধমাগধী শাস্ত্র মথুরা এবং কাশ্মীরে সংস্কৃত ও উজ্জয়িনীতে স্থানীয় প্রাকৃত ভাষায় অনুদিত বা রূপান্তরিত হল। সেই কারণেই এসব অনুবাদের ভিতর এখনও অর্ধমাগধী শব্দের সন্ধান মেলে। সংঘনায়কেরা শুধু প্রাচীন শাস্ত্র অনুবাদ করেই ক্ষান্ত হলেন না, প্রাচীন শাস্ত্রের কাঠামো বজায় রেখে নিজেদের সাম্প্রদায়িক মত স্থাপনা করবার জন্য শাস্ত্রের কলেবর বৃদ্ধি করে চললেন। তাই বৌদ্ধশাস্ত্র ক্রমশঃ বিপুল আকার নিল। তাকে পিটক-ভাগে সাজাবার দরকার হল। খৃষ্টীয় প্রথম শতক থেকে আরম্ভ করে অস্ট্রম শতক পর্যন্ত ভারতীয় বৌদ্ধ আচার্যেরা দলে দলে চীন দেশে গিয়ে চীনা পশ্তিতদের সহায়তায় নানা সম্প্রদায়ের শাস্ত্রকে ক্রমশঃ চীনা ভাষায় অনুবাদ করেন। এই সব ভারতীয় পশ্তিতদের সাহায্যেই সপ্তম শতক থেকে গ্রয়োদশ শতকের মধ্যে এবং দ্বাদশ শতক থেকে গ্রয়োদশ শতকের মধ্যে সে শাস্ত্র তিব্বতী ও মঙ্গোলীয় ভাষায়ও অনুদিত হল। তাই হীন্যান বৌদ্ধশাস্ত্রের সম্পূর্ণ পরিচয় পেতে হলে এই সব দিকটা না দেখলে চলে না। তার প্রাচীনত্ব সম্বন্ধেও কিছু বলতে গেলে তুলনামূলক আলোচনা ছাড়া গতি নেই।

೨

হীনযান শাস্ত্র ত্রিপিটকে বিভক্ত হলেও মহাযান শাস্ত্রের তা হবার কথা নয়। কারণ পূর্বেই বলেছি যে মহাযান যাঁরা অবলম্বন করলেন তাঁরা হীনযানের বিনয়পিটকই মেনে নিলেন। কিন্তু তাহলেও বোধিসত্ত্বচর্যার জন্য যেসব আচারব্যবহার শাস্ত্রীয় বলে ধরা হল তা সাধারণ ভিক্ষুর পালনীয় আচার থেকে কিছু অন্যরূপ। বোধিসত্ত্বমার্গ যাঁরা অবলম্বন করলেন তাঁদের বাইরের আচারের কতকগুলি খুঁটিনাটি না মানলেও চলত, কারণ তাঁদের কাছে অন্তর্দৃষ্টিরই ছিল বেশি মূল্য। এসব কারণেই কালক্রমে মহাযান শাস্ত্রেও এক নৃতন বিনয়পিটকের সৃষ্টি হল। মহাযানের প্রাচীন সাহিত্য কিন্তু কতকগুলি সূত্র নিয়ে গঠিত। তাঁর ভিতর সবচেয়ে প্রধান হল প্রজ্ঞাপারমিতাসূত্র। প্রজ্ঞা হচ্ছে মৈত্রী করুণা প্রভৃতির মতই এক পারমিতা। বোধিসত্ত্বমার্গে উনীত হতে হলে প্রজ্ঞার চর্চা ছিল খুব প্রয়োজনীয়; কারণ, তা বাদ দিলে বোধিজ্ঞান লাভ করা অসম্ভব। প্রজ্ঞাপারমিতাসূত্র লেখা হয়েছিল সংস্কৃতে, তার পর নানা ভাষায় তার

অনুবাদও করা হয়েছিল। প্রজ্ঞাপারমিতা রচনার কাল এখনও সঠিক নির্দেশ করা যায় নি। তবে মনে হয় যে, কনিস্কের সময় বা খৃষ্টীয় প্রথম শতকের পূর্বেই এই সূত্র রচিত হয়েছিল। অবশ্য পরে এর কলেবর বৃদ্ধি পেয়েছিল। এই প্রজ্ঞাপারমিতাসূত্র অবলম্বন করেই পারমিতাযান সৃষ্টি হল ও খৃষ্টীয় প্রথম শতক কিংবা তার কিছু পরে নাগার্জুন তার মাধ্যমিক এবং এর কিছু পরেই অসঙ্গ ও বসুবন্ধু যোগাচার-দর্শনের ভিত্তি স্থাপন করলেন। এইসব আচার্যদের রচনা কিন্তু পিটকে স্থান পেল না। প্রজ্ঞাপারমিতাকে বুদ্ধের মুখ দিয়ে শোনানো হয়েছে ,কিন্তু নাগার্জুন প্রমুখ আচার্যদের রচনাশাস্ত্র-বুদ্ধের বাণী নয়। তাই তাঁদের লেখাগুলিকে 'শাস্ত্র' সংজ্ঞা দিয়ে পৃথক করে রাখা হল, যদিও সূত্রগ্রন্থের চেয়ে সেসব শাস্ত্র আদর কম পেল না। এই শাস্ত্র-গুলিই হল মহাযানের অভিধর্ম। মহাযানের প্রথম সূত্রপাত হয় খুব সম্ভব অমরাবতীতে। নাগার্জুন তাঁর শাস্ত্র অমরাবতী কিংবা তার অদূরে ধান্যকটকের মহাবিহারে বসে লেখেন। কিন্তু কনিষ্কের সময় গান্ধারও মহাযানের একটা বড় কেন্দ্র হয়ে ওঠে। শোনা যায়, মহাযানের প্রধান কবি অশ্বঘোষ তাঁর অনেক বই গান্ধারে বসেই লিখেছিলেন। অসঙ্গ ও বসুবন্ধুও গান্ধারের লোক। নাগার্জুনের সর্বপ্রধান গ্রন্থ হল প্রজ্ঞাপারমিতাসূত্রের টীকা। এই টীকার ভিতর দিয়েই তিনি তাঁর নৃতন দর্শনের প্রতিষ্ঠা করে যান। আর যোগাচারের ওপর অসংখ্য ও বসুবন্ধুর সব-চেয়ে উল্লেখযোগ্য গ্রন্থ সূত্রালঙ্কার এবং মহাযান-বিংশতিকা ও ত্রিংশতিকা। নাগার্জুনের বইয়ের মূল পাওয়া যায় নি, তা চীনা ও তিব্বতী অনুবাদে পড়া ছাড়া উপায় নেই। কিন্তু অসঙ্গ ও বসুবন্ধুর বইগুলির সংদ্কৃত মূল নেপালে পাওয়া গেছে। অসঙ্গ ও বসুবন্ধু তাঁদের বই খৃষ্টীয় চতুর্থ শতকে লিখেছিলেন বলে মনে হয়।

এই দুই দর্শনের পুঁথিপত্র ছাড়া মহাযান শাস্ত্রের মধ্যে কতকগুলি সরস কাব্যের সন্ধান পাওয়া যায়, যেমন, ললিতবিস্তর এবং অশ্বঘোষের বুদ্ধচরিত। এ ছাড়া অশ্বঘোষের কতকগুলি ছোট ছোট বইয়েরও সন্ধান মেলে। শান্তিদেবের বোধিচর্যাবতারকে কাব্য হিসাবেই ধরা যেতে পারে। ললিতবিস্তর কার লেখা তা' বলা যায় না, কিন্তু সে বই যে কাব্য তা'তে সন্দেহ নেই। সে কাব্যরস আরও প্রাণস্পর্শী হয়েছে অশ্বঘোষের বুদ্ধচরিতে। অশ্বঘোষ নিজে বুদ্ধচরিতকে মহাকাব্য আখ্যা দিয়েছেন, সেটা যে মহাকাব্য তা সে বই যাঁরা পড়েছেন তাঁরা অস্বীকার করেন না। মহাকবি কালিদাসের কাব্যের উপর যে তার ছায়াপাত হয়েছে তা পণ্ডিতেরা জ্যের গলায় বলেছেন। বুদ্ধচরিতের ভাষা সরস, ছন্দের ভিতর প্রাণ আছে, উপমার ভিতর

বৈচিত্র্য আছে। আর সংস্কৃত অলংকার-শাস্ত্র মহাকাব্যের যে যে গুণ নির্দেশ করেছেন তা সবই বুদ্ধচরিতে পাওয়া যায়। অশ্বঘোষ কবিগুরু বাল্মীকির নাম করেছেন। সুতরাং রামায়ণের সঙ্গে তাঁর পরিচয় ছিল ও তার থেকেই তিনি প্রেরণা প্রেয়েছিলেন, তা' মনে করা অসংগত হবে না। অশ্বঘোষের লেখা শারিপুত্র-প্রকরণ হচ্ছে নাটক। এ নাটকের কতকগুলি খণ্ডিত অংশমাত্র জার্মাণ পণ্ডিতেরা মধ্য-এশিয়ায় কুড়িয়ে পেয়েছিলেন। তাঁদের যত্নেই এই নাটকের কিছু পরিচয় পাওয়া যায়। এ নাটক বুদ্ধদেবের জীবনী নিয়েই রচিত হয়েছিল। ভাসের নাটকের কথা বাদ দিলে এর চেয়ে প্রাচীন নাটক আর পাওয়া যায় নি। এ ছাড়া কতকগুলি বৌদ্ধস্তোত্র, যেমন সর্বজ্ঞমিত্রের স্রশ্বরাস্তোত্র, বজ্রদত্তের লোকেশ্বরশতক, বা রাজা হর্বদেবের সুপ্রভাতস্তোত্র প্রভৃতির মধ্যেও যে কাব্যরস রয়েছে তা নেহাত খেলো নয়। স্রশ্বরাস্তোত্র থেকে একটা নমুনা দিলেই এসব স্তোত্রের ভিতর যে কবিত্ব রয়েছে তার পরিচয় পাওয়া যাবে। যেসব দেবকন্যারা মহাযানের দেবতাকে বরণ করতে ছুটেছিলেন কবি তাঁদেরই ছবি আঁকছেন—

হারাক্রান্তস্তনান্তাঃ শ্রবণকুবলয়স্পর্ধমানায়তাক্ষ্যে
মন্দারোদারবেণী তরুণপরিমলামোদমাদ্যম্ দ্বিরেফাঃ
কাঞ্চীনাদানুবন্ধোদ্ধততর-চরণোদারমঞ্জীর-তূর্যা
স্কল্পাথান্ প্রার্থায়ন্তে স্মরমদমুদিতাঃ সাদরা দেবকন্যাঃ।

"দেব কন্যারা তোমাকে স্বামীর্পে সাদরে আকান্থা করছেন। মন্মথের পীড়াজনিত হর্ষে তাঁরা চঞ্চল হয়ে উঠেছেন। গলার হার এসে বক্ষের উপরে পড়েছে; তাঁদের আয়তলোচন শ্রবণকুবলয়কে হার মানিয়েছে। তাঁদের বেণীতে মন্দার ফুল রয়েছে তার গন্ধে শ্রমর আকুল হয়ে উঠেছে। আর তাদের পায়ের নৃপুরধ্বনি দোদুল্যমান কাঞ্চির শব্দকে ডুবিয়ে দিয়েছে।"

এই কাব্যরসই আবার অন্য দিকে ভাস্কর ও চিত্রকরের হাতে মূর্ত হয়ে উঠেছে।
খৃষ্টীয় পঞ্চম-ষষ্ঠ শতকের বৌদ্ধ ভাস্কর্য দেখুন, অজস্তার চিত্রকলা দেখুন, এই
অপূর্ব সৌন্দর্যময়ী দেব কন্যাদের খোঁজ সহজেই মিলবে। কিন্তু অজন্তার চিত্রকর
কোথা থেকে তার প্রেরণা পেয়েছিল তা স্পষ্ট বুঝতে গেলে পড়তে হবে শান্তিদেবের
বোধিচর্যাবতার। শান্তিদেব ছিলেন বলভীর লোক, আর তিনি তাঁর বই লিখেছিলেন
ষষ্ঠ শতকে। সূতরাং অজন্তার চিত্রকরেরা তাঁর কাব্য থেকে অনুপ্রেরণা পেয়েছিল

তা মনে করা অসংগত হবে না।

এইবার মহাযানের শেষযুগের শাস্ত্র সম্বন্ধে দু-এক কথা বলেই বৌদ্ধ সাহিত্যের পরিচয় শেষ করব। পূর্বেই বলেছি যে, এই যুগের একদল বৌদ্ধ আচার্যেরা বলতে শুরু করলেন যে বোধিচর্যা মন্ত্র বলেই সম্পন্ন হতে পারে। এরা সপ্তম-অন্তম শতকেই বেশ প্রভাব সম্পন্ন হয়ে উঠলেন ও নৃতন নৃতন শাস্ত্র রচনা করতে লাগলেন। অবশ্য এদের দর্শনের মূল যে যোগাচারের মধ্যেই রয়েছে তাতে সন্দেহ নেই। এরা যেসব সম্প্রদায় সৃষ্টি করলেন তাদের শাস্ত্র নিয়ে বেশি আলোচনা হয়নি। তা রয়েছে বেশির ভাগ নেপালী পুঁথিতে আর তিব্বতী অনুবাদে। বজ্রযান ও কালচক্রযানের শাস্ত্র সংস্কৃতে আর সহজ্যানের শাস্ত্র অপভ্রংশ লেখা হয়েছিল। এই অপভ্রংশ শাস্ত্রের রচয়িতারা ছিলেন সিদ্ধপুরুষ। তাঁদের ভিতর সরহপাদ, কৃষ্ণ বা কাহ্নুপাদ ও তিল্লোপাদের লেখা বেশি পাওয়া গেছে। এদের ভাষা ও প্রাচীন বাংলা ভাষার ভিতর বড় পার্থক্য নেই- তাই এদের লেখা বইগুলি বাংলা ভাষার আলোচনার জন্য খুব মূল্যবান। প্রাচীন ছন্দে এরা যেসব নৃতন সুর সংযোগ করলেন তারই প্রভাবে প্রাচীন বাংলা ও হিন্দী সাহিত্য গড়ে উঠল। বিদ্যাপতি, চণ্ডীদাস ও কবীর প্রভৃতির ভিতর এই প্রাচীন সহজসিদ্ধদের লেখার ভাব ও রূপ আরুও পরিস্ফুট হয়ে উঠল।

তিল্লোপাদ যখন সমাধিস্থ হবার জন্য নিজেব্ধ মনকে আদেশ করছেন. জহি ইচ্ছই তহি জাউ মণ এখু ণ কিজ্জই ভত্তি।
অধ উঘাড্যি আলোঅণে জ্বানে হোইরে থিত্তি।

"মন, তুমি এখন যেখানে ইচ্ছা সেখানে যাও। তোমার আর এখানে স্থান নেই। আমি অধ্যাত্মকে উদ্ঘাটিত করে এখন ধ্যানে স্থিত হব ও ধ্যানদৃষ্টি লাভ করব।"

অথবা সরহপাদ যখন সহজ- সিদ্ধির প্রাধান্য প্রতিপন্ন করবার জন্য বলছেন-

এখু সে সুরসরি জমুণা এখুসে গঙ্গাসাঅরু এখু পআগ বণারসি এখুসে চন্দ দিবাঅরু।

"এই সে সুরসরিৎ মন্দাকিনী, এই সে যমুনা, আর এই সে গঙ্গাসাগর। প্রয়াগ বারাণসী, বা চন্দ্র দিবাকরও এই।" তখন তাঁদের ভাবের ভিতর যে ঐশ্বর্যের ও ভাষা আর ছন্দের ভিতর যে শক্তির খোঁজ পাই তা ভারতের মধ্যযুগের সাহিত্যে বিরল। অশ্বঘোষ বুদ্ধের ধর্ম সম্বন্ধে বলেছিলেন-

> প্রজ্ঞাম্বুব্দেশাং স্রিশীলবপ্রাং সমাধিশীতাং ব্রতচক্রবাকাং। অস্যোত্তমাং ধর্মনদীং প্রবৃত্তাং তৃষ্ণার্দিতঃ পাস্যতি জীবলোকঃ।

"তৃষিত জীবলোক এই উত্তমা ধর্মনদীর জল পান করে তৃষ্ণা নিবারণ করবে। প্রজ্ঞাস্রোতে এ নদী বেগবতী, স্থির বিনয়ব্যবহারই এ নদীর তটকে দৃঢ়, ও সমাধি এর জলকে শীতল করেছে, আর এই উত্তমা নদীর জলে ব্রতচারী চক্রবাকেরা ক্রীড়া করছে।"

বৌদ্ধধর্মের দর্শন সাহিত্য ভাস্কর্য ও চিত্রকলা বহুকাল ধরে যে আমাদের তৃষ্ণা মেটাবে তাতে আর সন্দেহ কি ? সে রত্নকে শুধু উপযুক্ত আদরে ঘরে ভুলে নিতে জানা চাই।

#### দ্বিতীয় অধ্যায়

#### বৌদ্ধধর্মের মূলসূত্র

যে-বিপুল বৌদ্ধসাহিত্যের পরিচয় দিয়েছি তার তুলনামূলক আলোচনা করলে বুঝতে পারা যায় যে, বুদ্ধের নিজের ধর্মমত পরবর্তী কালে নানা সম্প্রদায়ের হাতে বিভিন্ন রূপ নিয়েছিল। যে-কোন শক্তিশালী ধর্মমতের ক্রমবিকাশে কেউ বাধা দিতে পারে না। বুদ্ধের ধর্মমত সংকীর্ণ ছিল না, সেই জন্যই বহু শতাব্দী ধরে সেধর্মমত প্রসারলাভ করে ছিল। প্রতিভাবান্ বৌদ্ধ আচার্যদের যুক্তিতর্কপূর্ণ ব্যাখ্যার ভিতর দিয়ে সে ধর্মমত নিত্য নৃতন ঐশ্বর্যে মণ্ডিত হয়েছিল। পরবর্তী-কালে এই পল্লবিত বৌদ্ধধর্ম বিচার করবার পূর্বে আমরা বুদ্ধের নিজের ধর্মমতের আভাস দেবার চেষ্টা করব।

বুদ্ধ বৈদিক ক্রিয়াকাণ্ড মানতেন না সত্য, কিন্তু বর্ণাশ্রমধর্ম নস্ট করাই যে তাঁর ধর্মের একটা বড় উদ্দেশ্য ছিল এমন কথা বলা চলে না। কেউ কেউ বুদ্ধ কে সোশ্যালিস্ট আখ্যা দিয়েছেন, কেউ বা প্রমাণ করবার চেষ্টা করেছেন যে বুদ্ধ বর্ণ-বিভাগ ভেঙ্গে দিয়ে ব্রাহ্মণের প্রভাব খর্ব করেছিলেন। আবার অনেকে দেখিয়েছেন যে, তিনি ছিলেন পতিতপাবন, কারণ তাঁর শিষ্যদের মধ্যে অনেকেই নীচজাতীয়। এসকল মতের কোনটাই বিশ্বাসযোগ্য নয়। প্রকৃতপক্ষে বুদ্ধ সোশ্যালিস্ট বা পতিতপাবন কিছুই ছিলেন না। কোন বিশেষ জাতি বা বর্ণের সামাজিক অবস্থার উন্নতিবিধান তাঁর ধর্মের উদ্দেশ্য ছিল না, মানুষের ব্যক্তিগত মুক্তির পথ খুঁজে বের করবার জন্যই তিনি নিজের জীবন উৎসর্গ করেছিলেন। দীর্ঘ সাধনায় সেপথের সন্ধান পেয়ে দশজলকে সেই পথে চালিত করবার চেষ্টাই তাঁর মুখ্য উদ্দেশ্য হয়েছিল। এই মুক্তিমার্গ হচ্ছে গৃহত্যাগী ভিক্ষুর মার্গ, কোন বিশিষ্ট বর্ণের নিজস্ব নয়। বস্তুতঃ এই মার্গ ব্রাহ্মণ্যধর্মের বানপ্রস্থ ও যতিরই রূপান্তর। এই বানপ্রস্থকেই বুদ্ধ সার্বজনীন করতে চেষ্টা করে ছিলেন। বানপ্রস্থধর্মে জাতি বা বর্ণ বিচার নেই, বুদ্ধের ধর্মেও তা নেই।

বুদ্ধ ব্রাহ্মণের প্রভাব খর্ব করতে প্রতিজ্ঞাবদ্ধ হয়েছিলেন, এমন কথাও ঠিক নয়। বৌদ্ধধর্মের সবচেয়ে প্রাচীন গ্রন্থে ব্রাহ্মণের প্রশংসাই রয়েছে। অবশ্য এ ব্রাহ্মণ সত্যকার ব্রাহ্মণ-ব্রাহ্মণকুলে জন্মগ্রহণ করলেই এ ব্রাহ্মণ হয় না।উপনিষদের ব্রহ্মদ্রস্টা ব্রাহ্মণই এই ব্রাহ্মণ। ধর্মপদে বৃদ্ধ বলছেন :

'সূর্য যেরূপ দিনে, চন্দ্র রাত্রে, ও রাজা সেনানী পরিবেষ্টিত হয়ে প্রদীপ্ত হন, রাহ্মণ সেইরূপ ধ্যানবলে প্রদীপ্ত হন। যিনি পাপ থেকে সম্পূর্ণ মুক্ত, যাঁর অন্তর ও বাইরের ইন্দ্রিয় সম্পূর্ণ দমিত, যাঁর আত্মপর জ্ঞান নম্ভ হয়ে সমদৃষ্টি উৎপন্ন হয়েছে, যিনি মানসিক ক্লেশ, সংযোগ বা আসন্তি-শূন্য তিনিই ব্রাহ্মণ।' এই ব্রাহ্মণকে প্রহার করা, বা তাঁর সঙ্গে ব্যবহারকে বৃদ্ধ গর্হিত কাজ মনে করতেন।

বৃদ্ধ যে ভিক্ষুসংঘের প্রতিষ্ঠা করেছিলেন তা কৈ কতকগুলি নিয়মকানুন মেনে চলতে হত। পরিধেয় বস্ত্র, পানভোজন, ভিক্ষাগ্রহণ প্রভৃতি বাইরের ব্যাপারে ভিক্ষুর নিজের স্বাধীনতা ছিল না। বুদ্ধপ্রদর্শিত বিনয়-ব্যবহারের দ্বারাই এগুলি নিয়ন্ত্রিত হত। এই বিনয়ব্যবহারকে বিধিবদ্ধ করতে গিয়ে পরবর্তীকালে বৌদ্ধসাহিত্যে বিপুল বিনয়পিটকের সৃষ্টি হয়। কিন্তু এই বিনয়ের মূলসূত্রগুলি বৌদ্ধধর্ম বা বুদ্ধের নিজস্ব মনে করা অসংগত হবে। ব্রাহ্মণের ব্রহ্মচর্য ও বানপ্রস্থ আশ্রমের বিধিণ্ডলির উপরেই বৌদ্ধ-বিনয়-ব্যবহার প্রতিষ্ঠিত। ব্রহ্মচর্য পালন করা,সত্য কথা বলা, অহিংসা, অস্তেয় ও অপরিগ্রহ প্রভৃতি ব্রত গ্রহণ করা উভয় ধর্মেরই মূলসূত্র। নির্দিষ্ট সময়ে লব্ধ ভিক্ষায় দেহপোষণ করা, সকল প্রাণীর উপর সমদৃষ্টি, অধ্যয়ন ও ধ্যান-ধারণায় সময় অতিবাহিত করে মুক্তিকামনা, বৌদ্ধ ভিক্ষু ও ব্রাহ্মণ পরিব্রাজক উভয়েরই লক্ষ্য। সুতরাং বাইরের আচার-ব্যবহারের দিক দিয়ে যে বুদ্ধের ধর্মের একটা বিশিষ্টতা ছিল একথা মনে করবার কারণ নেই। অনেকে এইসব ভ্রাস্ত মতকেই পল্লবিত করে বলতে চেয়েছেন যে, বুদ্ধের সময়ে উত্তর-ভারতে যেসব (কল্পিড?) গণতন্ত্র বা রিপাব্লিক ছিল বুদ্ধ তারই আদর্শে নিজের সংঘকে তৈরি করেছিলেন, অর্থাৎ বুদ্ধের স্থাপিত বৌদ্ধসংঘ ছিল ক্ষুদ্র গণতন্ত্ব। এ কথাও সম্পূর্ণ ভিত্তিহীন। ভিক্ষু হচ্ছে মুক্তিকামী বা মুক্ত। নিজের গুরু ব্যতীত আর কোনো ব্যক্তির আদেশ তাকে মানতে হয় না। বুদ্ধের জীবদ্দশায় এই গুরু ছিলেন বুদ্ধ, পরবর্তী কালে সংঘনায়কেরা। বুদ্ধ নিজে কারও নির্বাচনের অপেক্ষা করেন নি। সংঘনায়কেরা নির্বাচিত হতেন ভোটে নয়, আধ্যাত্মসাধনায় যে ডৎকর্ষলাভ করতেন তারহ বলে।

তাহলে প্রশ্ন উঠবে, বুদ্ধের ধর্মে বৈশিষ্ট্য কোথায়। এ-বৈশিষ্ট্য খুঁজতে হবে বুদ্ধের আধ্যাত্মিক দৃষ্টিতে বা দর্শনে। গল্পের কথায় বলতে গেলে বুদ্ধ মানুষের জরা ব্যাধি ও মৃত্যু দেখেই প্রথম দুঃখে অভিভূত হন;সেই সার্বজনীন দুঃখের কারণ ও উপশমের উপায় নির্ধারণ করবার জন্য গৃহত্যাগ করেন। দ্বাদশ বৎসর সাধনার পর তিনি যে বোধিজ্ঞান বা অন্তর্দৃষ্টি লাভ করলেন, তাতেই জ্গাতের সকল রহস্য তাঁর সম্মুখে উদ্ভাসিত হল ও তিনি দুঃখের কারণ ও তার উপশমের উপায় নির্ধারণ করতে সমর্থ হলেন। এই দুঃখবাদ আলোচনা করবার পূর্বে জ্গাতের অন্তর্নিহিত সত্য সম্বন্ধে বৃদ্ধ কি ধারণায় উপনীত হয়েছিলেন দেখা যাক।

উপনিষদের শিক্ষার সার মর্ম হচ্ছে, ব্রহ্ম সত্য ও জ্ঞাৎ মিথ্যা। প্রকৃতি বা দৃশ্যমান জ্ঞাৎ ও জীবের পিছনে কোনো আত্যন্ত্যিক সত্য নেই- জীব ও প্রকৃতি শুধু প্রতিভাস মাত্র, কল্পলোকের সৃষ্টি। আত্যন্ত্যিক সত্য হচ্ছে ব্রহ্ম; সেই ব্রহ্মেই জীবাত্মার একমাত্র অক্তিত্ব। বুদ্ধ এই অধ্যাত্মজ্ঞানের প্রথমটা মানলেন, কিন্তু দ্বিতীয় অংশটা বর্জন করলেন। বুদ্ধের দর্শনেও জীব ও প্রকৃতি বা জ্ঞাৎ প্রতিভাস মাত্র। —কল্পলোকের অনিত্য বা অস্থায়ী রচনা। বুদ্ধের ভাষায়-জীব ও জ্ঞাৎ কতকগুলি 'ধর্ম' ও 'সংস্কারের' প্রবহেমাত্র। এখানে ধর্ম ও সংস্কার বিশেষ অর্থে গ্রহণ করতে হবে। ধর্মের ধাতুগত অর্থ হচ্ছে, যা ধারণ করে; আর সংস্কারের অর্থ হচ্ছে, যাদের এক সঙ্গে(সমীকৃত) করা যায়।

তাই ধর্মের অনুবাদ করা হয়েছে formation বা presentation এবং সংস্কারের অনুবাদ হয়েছে mental aggregate বা coefficient । মানুষের পাঁচ ইন্দ্রিয়ের সঙ্গে বহির্জগতের যে সতত সংযোগ, তাতেই বহির্জগৎ সম্বন্ধে আমাদের জ্ঞান উৎপন্ন হয়। তাই এই সংযোগ বাদ দিলে বহির্জগতের কোনো অন্তিত্ব থাকে না। সংযোগ নিত্য নয়, প্রতিমুহুর্তে সেই সংযোগেরও পরিবর্তন হচ্ছে।প্রতিমুহুর্তে ইন্দ্রিয়ের এই গ্রহণ করবার ব্যাপারকেই ধর্ম আখ্যা দেওয়া হয়েছে। এই ধর্ম অনিত্য ও বিনাশশীল। প্রথম মুহুর্তে যে ধর্ম উৎপন্ন হচ্ছে,তার বিনাশ হয়ে পরবর্তী মুহুর্তে অন্য ধর্মের উৎপত্তি হচ্ছে। নানা মুহুর্তের ধর্মের সমীকরণ করে যে কন্ধলোক সৃষ্টি হচ্ছে তাই হল সংস্কার। সুতরাং এই নিয়ত পরিবর্তনশীল ধর্ম ও সংস্কারের প্রবাহেই বহির্জগতের অন্তিত্ব। অন্য সন্তা তার নেই। তাই বৃদ্ধ বললেন-

#### সর্বম্ অনিত্যম্ সর্বম্ শুন্যম্

"সমস্তই অনিত্য ও শূন্য অর্থাৎ জ্গাৎ মিথ্যা।"

উপনিষদের শিক্ষার সঙ্গে বুদ্ধের মতের্ ঐক্য এই পর্যন্ত-জীবাত্মা ও পরমাত্মা

বা ব্রহ্ম এসবের অস্তিত্ব বৃদ্ধ মানেন নি। জীবাত্মাই যদি না থাকল তবে 'আমি' কোথায়, কে এই মিথ্যা জ্ঞাতের রচনা করছে?

এই কথাই দুহাজার বৎসর পূর্বে গ্রীক রাজা Menander মিলিন্দ বৌদ্ধাচার্য নাগসেনকে জিজ্ঞাসা করেছিলেন।

মিলিন্দ নাগসেনের নাম জিজ্ঞাসা করতে নাগাসন তার উত্তরে বললেন,লোকে তাঁকে নাগসেন বলে। বস্তুতঃ সেটা ব্যবহারিক সংজ্ঞা মাত্র, তা তে কোনো 'পুদাল'বা জীবাদ্মা বুঝায় না। তাতে মিলিন্দ বললেন, 'একথা যদি সত্য হয় তাহ'লে কে তাঁর সামনে দাঁড়িয়ে রয়েছে, কে তাঁকে পাত্র চীবর শয়নাসন ও ভিক্ষা দিচ্ছে- কেই বা সংঘের নিয়ম প্রতিপালন করে সাধনায় রত হচ্ছে ও নির্বাণলাভ করছে। এ কথা সত্য হলে পাপ পুণ্য থাকে না-পুণ্য কাজওকেউ করে না, লোককে পীড়নও কেউ করে না। নাগসেন যখন সংজ্ঞামাত্র তখন সত্যকার নাগসেন কে? লোম,নখ, মাংস, দন্ত প্রভৃতি নাগসেন নয়, রূপ নাগসেন নয়, বেদনা নাগসেন নয়, সংজ্ঞা বিজ্ঞান সংস্কার প্রভৃতিও নাগসেন নয়-তাহলে নাগসেন নেই!'তা'র উত্তরে নাগসেন বললেন, 'মহারাজ, আপনি রথে চড়ে এসেছেন, রথ কি? চক্রকে রথ বলবেন কি? যুগকাষ্ঠকে রথ বলবেন কি? বা দণ্ড রশ্মি প্রতোলী প্রভৃতিকে রথ বলবেন কি? এগুলি যখন রথ নয় তখন রথ নেই-আপনি রথে চড়ে এসেছেন এ মিথ্যা কথা।'

উভয়ে শেষে এই সিদ্ধান্তে উপনীত হ'লেন যে, চক্র, দণ্ড, রশ্মি প্রভৃতি অবলম্বনী করে যা'কে 'রথ' এই ব্যবহারিক সংজ্ঞা দেওয়া হয়েছে, তা'কেই রথ বলা হয়। সেই রপ লোম নথ মাংস প্রভৃতি ও রপ বেদনা সংস্কার সংজ্ঞা বিজ্ঞান প্রভৃতি অবলম্বন করে নাগসেন এই ব্যবহারিক সংজ্ঞা দেওয়া হয়েছে-ইহা নাম মাত্র। পারমার্থিক হিসাবে দেখলে নাগসেন বলে কোনো পুদাল বা জীবাদ্মা নেই। আছে শুধু নিয়ত সরিবর্তনশীল বিজ্ঞান বা চিৎশক্তির প্রবাহ। এই বিজ্ঞানসন্তান বা বিজ্ঞান প্রবাহেই জীবের বৈশিষ্ট্য বা আমিত্ব নিবদ্ধ। এই বৈশিষ্ট্য যতক্ষণ থাকছে ততক্ষণ ধর্ম ও সংস্কাবের উৎপত্তি ও লয় অর্থাৎ মিথ্যা জগতের রচনা চলছে, ততক্ষণই দুঃখের অনুভৃতি হচ্ছে।

জগতের অন্তর্নিহিত রহস্য সম্বন্ধে বুদ্ধ এইরুপ সিদ্ধান্তে উপনীত হয়েছিলেন বলেই তিনি প্রথমে তাঁর দুঃখবাদ প্রচার করেন। এই দুঃখবাদকে বৌদ্ধ-ধ্রুর্নের ভাষায় আর্যসত্য (চত্বারি আর্যসত্যানি) বলা হয়। এই চারটি সত্য হচ্ছে দুঃখ, দুঃখসমুদয় , দুঃখনিরোধ ও দুঃখনিরোধের উপায়। এই সত্যই হচ্ছে বৌদ্ধ-ধর্মের মূলসূত্র। সাধনায় বৃদ্ধ যে জ্ঞানদৃষ্টি লাভ করলেন তাতে তিনি দেখতে পেলেন যে, জগৎ দুঃখময়, এই দুঃখের সমুদয় বা উৎপত্তির হেতু নির্ধারণ করে সেইসব হেতুকে নষ্ট করবার উপায়ও তাঁকে বের করতে হল। সত্য কথা বলতে গেলে এই বিশ্লেষণ বুদ্ধের নিজের নয়। এ হচ্ছে চিকিৎসাশাস্ত্রের চিরন্তন প্রথা-যোগ-শাস্ত্রেও এই প্রণালী অবলম্বন করা হয়েছে। চিকিৎসাশাস্ত্রের মূলসূত্র হচ্ছে রোগ, রোগহেতু, আরোগ্য ও ভৈষজ্য। চিকিৎসক রোগ দেখে প্রথমে তার হেতু নির্ধারণ করেন, আরোগ্যের আবশ্যকতা অনুভব করেনও আরোগ্যের একমত্র উপায় ভৈষজ্য প্রয়োগ করেন। যোগশাস্ত্রেরও মূলসূত্র হচ্ছে সংসার। সংসারহেতু, মোক্ষা ও মোক্ষ্যোপায়। জীব দুঃখবছল সংসারে পতিত, তার কারণ হচ্ছে প্রকৃতি-পুরুষেরর সংযোগ, সেই সংযোগের নিবৃত্তিতেই মোক্ষ, মোক্ষের উপায় হচ্ছে সম্যক্ অধ্যাত্ম দৃষ্টিলাভ করা। বৃদ্ধও তাই দুঃখ, দুঃখহেতু দুঃখনিরোধ ও নিরোধের উপায় স্থির করাই তাঁর নৃতন ধর্মের প্রধান উদ্দেশ্য-মনে করলেন। যথা-

'চিকিৎসাশাস্ত্রং চতুর্হিম্-রোগো রোগহেতুরারোগ্যম্ ভৈষজ্যমিতি এবমিদমিপি শাস্ত্রম্ চতুর্হিমেব, তদ্যথা সংসারঃ সংসারহেতুর্মোক্ষো মোক্ষোপায় ইতি। তত্র দুঃখবছলঃ সংসারো হেয়ঃ প্রধান পুরুষয়োঃ সংযোগো হেয়হেতুঃ সংযোগস্যাত্যন্তিকী নিবৃত্তির্হানম হানোপায়ঃ সম্যুগদর্শনম্।'

তাঁর মতে জগৎ দুঃখময়। এই দুঃখআট প্রকারের : জন্ম, ব্যাধি, জরা, মরণ,প্রিয়বিপ্রয়োগ, অপ্রিয়-সম্প্রয়োগ ঈদ্যিত বস্তুর অলাভ ও পঞ্চ উপাদান বা পঞ্চেন্দ্রিয়ের গ্রাহ্য বস্তু।জীবমাত্রেই এই আট প্রকারের দুঃখে অভিভূত, প্রত্যেকেরই জন্ম ব্যাধি জরা মরণ আছে, প্রত্যেককেই প্রিয়জনের বিচ্ছেদ ভোগ করতে ও অপ্রিয়জনের সংস্পর্শেও আসতে হয়। নিজের আকান্ধিত বস্তু সব সময় সে পায় না। পঞ্চেন্দ্রিয়ের গ্রহণীয় বস্তুও সব দুঃখজনক।

এই দুঃখের সমৃদয় বা উৎপত্তি কোথায়? দুঃখের উৎপত্তি আলোচনা করতে গিয়ে বৃদ্ধ কতকগুলি কার্য-কারণের পরম্পরা নির্ধারণ করেছেন। তা কৈ বৌদ্ধ-ধর্মের ভাষায় বলা হয় 'প্রতীত্যসমৃৎপাদ'। এর ধাতুগত অর্থ হচ্ছে একের অবলম্বনে অন্যের উৎপত্তি, সেই জন্য প্রতীত্যসমৃৎপাদের অনুবাদ হয়েছে chain of dependent causation। প্রাচীন বৌদ্ধ-শান্ত্রে প্রতীত্যসমৃৎপাদের ব্যাখ্যা করা হয়েছে-

### অস্মিন্ সতীদং ভবতি , অ্যাসোৎপাদাৎ ইদ্মুৎপদ্যতে

অর্থাৎ একটি কারণ ঘটলে অন্যটি ঘটে, একের উৎপত্তি হলে অন্যের উৎপত্তি হয়। বুদ্ধ দুঃখসমুদয়ের কারণ দেখিয়েছেন বারোটি: অবিদ্যা সংস্কার বিজ্ঞান নামরূপ ষড়ায়তন স্পর্শ বেদনা তৃষ্ণা উপাদান ভব জাতি ও জ্বরামরণ।

অবিদ্যা হচ্ছে, অন্তরের ও বাইরের অ-জ্ঞান । জগৎ দুঃখময়, সে দুঃখের স্বভাব, দুঃখের কারণ, দুঃখোৎপত্তির কারণকৈ বন্ধ করার আবশ্যকতা ও তা র উপায় সম্বন্ধে অজ্ঞানতাই হচ্ছে অবিদ্যা। কার্যকারণের পারস্পর্য ও বর্হিজগতের সঙ্গে পঞ্চেন্দ্রিয়ের সংস্পর্শে যেসমস্ত ধর্মের (formation) উৎপত্তি হচ্ছে তা না জানাও অবিদ্যা।

এই অবিদ্যার থেকেই সংস্কারের উৎপত্তি হচ্ছে। বহির্জগতের সঙ্গে দেহ বাক্য ও মনের যে প্রথম সংযোগ স্থাপিত হয় তাতেই সংস্কারের উৎপত্তি। এই সংস্কারের উৎপত্তির সঙ্গেই পঞ্চেন্দ্রিয় ও মনের কার্য আরম্ভ হয় ও বিজ্ঞানের উদ্ভব হয়। যখনই প্রকৃতির সঙ্গে পঞ্চেন্দ্রিয়ের ও মনের সম্পূর্ণ যোগ স্থাপিত হয় তখনই নামরূপের উৎপত্তি হয়। বেদনা সংজ্ঞা সংস্কার ও বিজ্ঞানের সমষ্টিকেই 'নাম', ও . চারটি মহাভূত (ক্ষিতি অপ্ তেজ মরুৎ) ও চতুর্মহাভূতাত্মক বস্তুকেই 'রূপ' আখ্যা দেওয়া হয়েছে।এই উভয়ের উৎপত্তিতেই পুদাল বা ব্যক্তিত্বের উদ্ভব।এই নামরূপ উৎপন্ন হলেই জীবের ষড়ায়তন বা চক্ষু কর্ণ শোত্র ঘ্রাণ জিহ্বা কায় ও মন প্রভৃতি ষড়েন্দ্রিয়ের অভ্যন্তরিক শক্তির বিকাশ হয়। যখন ইন্দ্রিয়গুলির এই আভ্যন্তরিক শক্তির বিকাশ হয় তখনই প্রথম বহির্জগতের সঙ্গে তাদের স্পর্শ বা সংযোগ স্থাপিত হয়। এই সংস্পর্শেই নানারূপ দুঃখ অদুঃখ অর্থাৎ সুখময় বেদনা বা অনুভূতির উৎপত্তি। সেই বেদনা বা অনুভূতিই হল তৃষ্ণার কারণ। তৃষ্ণা তিন প্রকারের : কামতৃষ্ণা (sensual), রূপতৃষ্ণা (formal) ও অরূপতৃষ্ণা, এই তৃষ্ণা থেকেই উপাদান বা গ্রহণ করবার আকাঙ্খা আসে। উপাদানই হচ্ছে'ভব' বা জন্মগ্রহণ করবার আকাঙ্খার কারণ। এই কারণ ঘটলেই জীব 'জাতি' বা জন্মান্তর গ্রহণ করে ও জরামরণ প্রভৃতিতে অভিভৃত হয়। সুতরাং জীবের এই দুঃখময় সংসার(transmigration) বা আসাযাওয়ার মূলে রয়েছে এই কার্য-কারণের শৃঙ্খল। এইসব কারণের নিরোধ বা নিবৃত্তিতেই সকল দুঃখের অবসান।

দুঃখের এই হেতু নিরোধের উপায় হচ্ছে নির্বাণ। এই নির্বাণই বৌদ্ধ সাধকের প্রধান কাম্য। তাই নির্বাণের স্বরূপ নির্ধারণ করতে গিয়েই যত তর্কবিতর্কের অবতারণা ও নানা বৌদ্ধ সম্প্রদায়ের ভিতর গগুগোলের সৃষ্টি হয়েছে। নির্বাণের ধাতুগত অর্থ সম্পূর্ণ নিবৃত্তি। নির্বাণের এই অর্থ গ্রহণ করেই অনেকে বৌদ্ধ ধর্মকে দুঃখবাদ মনে করেছেন। সংসার যখন দুঃখময়, ইহজগতে বা পরজগতে যখন এমন কিছুই নেই যাকে অবলম্বন করে মানুষ চিরস্থায়ী আনন্দ উপভোগ করতে পারে তখন এই দুঃখময় সংসার থেকে অব্যাহতি লাভ করবার একমাত্র উপায় দেহের বিনাশ বা নির্বাপণ। কিন্তু নির্বাণ যে তা নয় সে কথা সবচেয়ে প্রাচীন বৌদ্ধগ্রন্থ থেকেই বোঝা যায়। নির্বাণ দেহের বিনাশে নয়, প্রবৃত্তির বিনাশে। তাই ধর্মপদে বুদ্ধ বলছেন-

'সারথি যেরূপ অশ্বকে দমন করে সেইরূপ যিনি ইন্দ্রিয়কে শান্ত করেছেন, যিনি নিরভিমান ও কলুষহীন, দেবতারাও তাঁকে ঈর্ষা করেন।'

'যিনি সম্যক্রতধারী, শত্রুমিত্রে ও শুভাশুভে সমভাবাপন্ন, অনুরাগ ও বিরাগ শুন্য তিনি পঙ্কহীন হ্রদের মত নির্মল ও শাস্ত। তাঁর সংসার বা আসা-যাওয়া নেই'।

এই সমভাব ও শান্তির অবস্থাই হচ্ছে নির্বাণ। এ অবস্থা আনন্দের, নিরানন্দের নয়, তাই ধর্মপদে নিবৃত বুদ্ধ বলছেন-

সুসৃখং বত জীবাম বেরিনেসু অবেরিনো।
বেরিনেসু মনুস্সেসু বিহরাম অবেরিনো।।
সুসৃখং বত জীবাম আতুরেসু অনাতুরা।
আতুরেসু মনুস্সেসু বিহরাম অনাতুরা।।
সুসৃখং বত জীবাম উস্সুকেসু অনুস্সুকা।
উস্সুকেসু মনুস্সেসু বিহরাম অনুস্সুকা।।
সুসৃখং বত জীবাম যেসং নো নখি কিঞ্চনং।
সীতিভক্কা ভবিস্সাম দেবা আভস্সরা যথা।।

বৈরিগণের মধ্যে আমরা বৈরহীন হয়ে সুখে জীবনযাপন করব, বিদ্বেষভাবাপন্ন মনুষ্যগণের মধ্যে বিদ্বেষশূন্য হয়ে বিচরণ করব। আতুরগণের মধ্যে আমরা ক্লেশ- রহিত হয়ে সুখে জীবনযাপন করব ও বিচরণ করব। আসক্ত মনুষ্যগণের মধ্যে আমরা অনাবুদ্ধত্বলাভসক্ত হয়ে সুখে জীবনযাপন করব ও বিচরণ করব। আমাদের মধ্যে যাদের কোনো আসক্তি নেই তারা ভাস্বর দেবগণের ন্যায় প্রীতিভক্ষা বা আনন্দ-ভাজ হয়ে সুখে জীবনযাপন করবে।

#### সুণ্ণাগারং পবট্টিস্স সন্তচিত্তস্স ভিক্খুনো। অমানুসী রতী হোতি সম্মাধম্মং বিপস্সতো।।

'যিনি শূন্যাগারে প্রবিষ্ট বা আসক্তিশূন্য হয়েছেন, যিনি শাস্তচিত্ত, ও ধর্মের প্রকৃতরূপ দেখতে পেয়েছেন সেই ভিক্ষু অমানুষী রতি বা দিব্য আনন্দ লাভ করে থাকেন।'

নির্বাণ যে আনন্দময় সে সম্বন্ধে অনেকে সন্দেহ প্রকাশ করেন। দু হাজার বৎসর পূর্বে রাজা মিলিন্দও এই সন্দেহ করেছিলেন। রাজা মিলিন্দ ছিলেন গ্রীক, তাঁর মনও সম্পূর্ণ গ্রীসীয় মন। তাই তিনি বৌদ্ধ ভিক্ষু নাগসেনকে বললেন, নাগসেন, আপনি যে বললেন নির্বাণ সর্বতভাবে সুখময় তা' আমার মনে হয় না। নির্বাণ নিশ্চয়ই দুঃখমিশ্রিত। তার কারণ আপনিই বলেছেন যে, যাঁরা নির্বাণলাভ করেন তাঁরা দেহ ও চিত্ত ক্লেশময় উপলব্ধি করেন, বাসস্থান শয়ন আহার প্রভৃতি বর্জন করেন, আয়তন বা ষডেন্দ্রিয়ের অভ্যন্তরিক শক্তির বিনাশ করেন এবং ধনধান্য ও প্রিয়তম জ্ঞাতিবর্গকে পরিত্যাগ করেন। তাই যদি নির্বাণের অবস্থা হয়, তা হলে আর নির্বাণে আনন্দ কোথায়! জ্গাতে সুখই যাঁদের কাম্য ও যাঁরা সত্যই সুখী তাঁরা আয়তনকে অবলম্বন করেই সুখভোগ করেন। রূপময় সৌন্দর্যকে চক্ষুদ্বারা, শব্দময় গীতিবাদ্যকে শ্রবণের দ্বারা, ফুলফল প্রভৃতি গন্ধময় দ্রব্যকে ঘ্রাণের দ্বারা, খাদ্য ভোজ্য লেহ্য পেয় প্রভৃতি সুমধুর দ্রব্যকে স্পর্শের দ্বারা ও শুভাশুভ বিতর্ক মনসিকারের দ্বারা উপভোগ করেন। আর আপনারা চক্ষু শ্রবণ ঘ্রাণ জ্বিহ্বা কায় ও মন প্রভৃতিকে  $\hat{\ }$ হনন করে, ছেদন করে ও রোধ করে সুখ ভোগ করতে চান- এতে দেহ ও চিন্তই শুধু পীড়িত হয়, আনন্দলাভ হয় না। তাই আপনাদের নির্বাণ যে দুঃখমিশ্রিত তাতে আর সন্দেহ কি ?'

এর উত্তরে নাগসেন বললেন, 'একথা ঠিক নয়, মহারাজ, নির্বাণ সর্বতোভাবেই আনন্দময়। আপনি যাকে নির্বাণ মনে করেছেন সে শুধু নির্বাণের পূর্বভাগ, সেই অবস্থাতেই ভিক্ষু দেহ ও চিন্তকে ক্লেশময় উপলব্ধি করেন, ইন্দ্রিয়ের শক্তি ও আয়তনের বিনাশ সাধন করেন, কিন্তু ঠিক নির্বাণের অবস্থা তা নয়। আপনি যে রাজ্যসুখ উপভোগ করেন, সে সুখকে দুঃখমিশ্রিত বলা ভুল হবে। এ কথা সত্য, আপনাকে প্রত্যন্ত-রাজাদের দমন করতে হয়, মন্ত্রী-অমাত্যদের দ্বারা পরিবেষ্টিত হয়ে প্রবাস যাপন করতে হয়, ও রাজ্যপালনের জন্য আরও বছবিধ ক্রেশভোগ করতে হয়, কিন্তু এসব হচ্ছে রাজ্যসুখের পূর্বাংশ মাত্র। এসমস্ত কন্টভোগ করবার পর আপনি রাজ্যসুখ উপভোগ করেন। সে সুখ তখন আর দুঃখমিশ্রিত নয়, নির্বাণের অবস্থাও তেমনি দুঃখমিশ্রিত নয়, সর্বতোভাবে আনন্দময়।

#### তৃতীয় অধ্যায়

#### হীনযান-বৈভাষিক ও সৌত্রান্তিক

পূৰ্বেই এ কথা ৰলেছি যে বৌদ্ধধৰ্মের মূলসূত্ৰগুলির বা বুদ্ধের বাণীর তত্ত্বনিৰ্দেশ করতে গিয়ে কালক্রমে নানা দার্শনিক মতের সৃষ্টি হয়েছিল। সেসব বিভিন্ন মতাবলস্বী সম্প্রদায়ের ভিতর চারটি সম্প্রদায় নিজেদের বিশিষ্ট আধ্যাত্মদৃষ্টিবা দর্শনের জন্য বৌদ্ধসংঘে প্রতিষ্ঠা পেয়েছিল ও বহুদিন ধরে তাদের প্রভাব বিস্তার করেছিল। এই চারটি সম্প্রদায়ের নাম হচ্চেছ - বৈভাবিক সৌত্রান্তিক মাধ্যমিক ও যোগাচার। ব্যবহারিক সংজ্ঞা দিতে গোলে বৈভাষিক ও সৌত্রান্তিককে ইনিয়ান ও না ওয়োগাচারকে মহাযান বলতে হয়। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে হীনযান ও মহাযান এত ঘনিষ্টভাবে সংবদ্ধ যে একটিক্লে রাদ দিয়ে অন্যটির পৃথক বিচার সম্ভবপর নয়। উভয়ের সম্বন্ধ শুতি নিকট ও প্রভেদ অতি সৃক্ষ্ম। বিশেষ কোনো যুগে বৌদ্ধসংযের ভিতর যে পরস্পরবিরোধী দুটি দলের সৃষ্টি হয়েছিল তা মনে করা অসঙ্গত হবে। হীনযান সম্প্রদায়ের ভিক্ষুও যে মহাযানপন্থী হতে পারতেন তার বহু প্রমাণ আছে। প্রসিদ্ধ বৌদ্ধাচার্য বসুবন্ধ প্রথমে ছিলেন বৈভাষিক এবং জীবনের প্রথম ভাগে তিনি অভিধর্মকোষ নামক যে গ্রন্থ রচনা করেন তা বৈভাষিকদের শ্রেষ্ঠ গ্রন্থ হিসাবে গৃহীত হয়। পরে এই বসুবন্ধুই যোগাচারবাদ অবলম্বন করে বিজ্ঞপ্তিমাত্রতা-নামক বিশিষ্ট দার্শনিক মত স্থাপনা করেন। সেই সময়ে তিনি যেসব গ্রন্থ প্রণয়ন করেন সেইগুলিই হচ্ছে বিজ্ঞানবাদের প্রামাণিক গ্রন্থ।

বৈভাষিক ও সৌত্রান্তিক সম্প্রদায়ের উদ্ভব সর্বান্তিবাদে এবং উভয়ের প্রাচীন নাম সর্বান্তিবাদ ছিল এ কথা বলাও চলে। বস্তুতঃ সর্বান্তিবাদের সাতখানি অভিধর্ম বা দার্শনিক গ্রন্থই বৈভাষিকদের শাস্ত্র। এই সাতখানি গ্রন্থ হচ্ছে জ্ঞানপ্রস্থান, ধর্মস্কন্ধ, সংগীতি পর্যায়, বিজ্ঞপ্তিবাদ, প্রকরণপাদ, প্রজ্ঞপ্তিসার ও ধা তুকায় পাদশাস্ত্র। জ্ঞানপ্রস্থানশাস্ত্র কাত্যায়ণীপুত্রের রচিত। তিনি ছিলেন খৃষ্টপূর্ব দ্বিতীয় শতকের লোক, সর্বান্তিবাদের প্রধান আচার্য। খৃষ্টীয় চতুর্থ শতকে বসুবন্ধু অভিধর্মকোষশাস্ত্রনামক যে গ্রন্থ রচনা করেন তা জ্ঞানপ্রস্থান শাস্ত্রেরই টীকা। সর্বান্তিবাদের অভিধর্মগ্রন্থগুলি অবলম্বন করে যেসব প্রাচীন টীকা প্রণয়ন করা হয়েছিল তাকে বিভাষা বলা হত। সেই থেকেই বৈভাষিক নামের ডৎপত্তি। সুতরাং বৈভাষিক মতের সৃষ্টি যে খৃষ্টীয় প্রথম-দ্বিতীয় শতকেই হয়েছিল এ কথা নিশ্চিতভাবে বলা যায়।

সৌত্রান্তিক-মতের উৎপত্তি হয় আরও কিছু পরে। খৃষ্টীয় দ্বিতীয়-তৃতীয় শতকে

সর্বান্তিবাদের আচার্য কুমাররাত বা কুমারলাত ও তাঁর শিষ্য হরিবর্মণ এই নৃতন মতবাদ স্থাপন করেন। অভিধর্ম ও বিভাষা গ্রন্থগুলিকে প্রামাণিক বলে স্বীকার না করে তাঁরা বললেন যে বুদ্ধের বাণী সম্যক্ উপলব্ধি করতে হলে সূত্র-গ্রন্থগুলির শরণ নিতে হবে। কারণ তাতেই, শুধু বুদ্ধের নিজের মুখনিঃসৃত বাণী রয়েছে। কুমাররাতের প্রণীত কোনো মৌলিক গ্রন্থের খোঁজ আজ পর্যন্ত পাওয়া যায়নি, তবে হরিবর্মণের প্রণীত সত্যসিদ্ধিশাস্ত্র নামক গ্রন্থের মূল বিলুপ্ত হলেও তার চীনা অনুবাদ রয়েছে। এ গ্রন্থ চীনা ভাষায় অনুদিত হয়েছিল খুষ্টীয় পঞ্চম শতকের প্রথমে।

সুতরাং স্পট্টই বোঝা যাচ্ছে যে, বৈভাষিক ও সৌত্রান্তিক এই উভয় দার্শনিক মতেরই মূল হচ্ছে সর্বান্তিবাদ। বৈভাষিকেরা সবন্তিবাদের অভিধর্ম এবং সৌত্রান্তিকেরা সূত্রগ্রন্থ অবলম্বন করে নিজেদের মত গড়ে তোলেন ও প্রাচীন বৌদ্ধর্মের তত্ত্বনিরূপণ করতে গিয়ে বিভিন্ন সিদ্ধান্তে উপনীত হন। তাঁরা কি কি সিদ্ধান্তে উপনীত হয়েছিলেন এবার আমরা তাই বিচার করব।

বৈভাষিকেরা ছিলেন অস্তিবাদী বা realists। তাঁদের প্রাচীন সাম্প্রদায়িক নাম সর্বান্তিবাদে সেই দার্শনিক মতই সূচিত হয়েছে। কিন্তু তাই বলে তাঁদের অস্তিবাদ যে জড়বাদীর realism সে কথা বলা চলে না। আত্মা অথবা পুদ্যালের (individuality) অস্তিত্বে তাঁরা বিশ্বাস করতেন না সত্য, কিন্তু নির্বাণ যে সম্পূর্ণ আনন্দময় সে বিশ্বাস তাঁদের অটল ছিল। সে বিশ্বাসে তাঁরা প্রাচীন বৌদ্ধমতই অনুসরণ করেছেন। তথু পঞ্চস্কন্ধ ও ধর্ম বা ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য বিষয়সমূহের আপেক্ষিক (relative) অস্তিত্ব ও বস্তুত্ব স্বীকার করতে গিয়েই তাঁরা মূল বৌদ্ধ-ধর্মের প্রদর্শিত পদ্থা থেকে দূরে সরে দাঁডিয়েছিলেন।

বৈভাষিকেরা 'ধর্ম' শব্দের যে অর্থনির্দেশ করলেন তা পাশ্চাত্য দর্শনের phenomenon -এর প্রতিশব্দ বলা চলে। যা স্বলক্ষণ বা নিজের বিশিষ্ট লক্ষণ ধারণ করে তাই হল ধর্ম। ধর্ম হচ্ছে ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য বিষয়, ইন্দ্রিয়ের সেই গ্রহণ ব্যাপারেই ধর্মের বিশেষ লক্ষণসমূহ ধরা পড়ে। আর ধর্মের প্রকৃত স্বভাব-সম্বন্ধে জ্ঞান উৎপন্ন না হলে মুক্তিলভাভ হয়না। বসুবন্ধুর নিজের কথায় বলতে হলে-

ধর্মাণাম্ প্রবিচয়ম্ অন্তরেণ নাস্তি। ক্রেশানাম্ যত উপশান্তয়েহভূ্যপায়ঃ। অর্থাৎ ধর্মসমূহের স্বভাবসম্বন্ধে প্রকৃত জ্ঞান ব্যতিরেকে ক্লেশ উপশান্তির উপায় লাভ হয় না। আর ক্লেশ বা দুঃখের নিরোধ না হলে যে নির্বাণের পথ মুক্ত হয় না তা বৌদ্ধধর্মের প্রথম আলোচনাতেই দেখতে পেয়েছি। ধর্ম বা ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য বিষয়সমূহের স্বভাব পরিচ্ছেদ করতে গিয়ে বৈভাষিকেরা ৭৫টি ধর্মের অস্তিত্ব স্থাপন করেছেন। এই ধর্মসমূহকে দুই শ্রেণীতে ভাগ করা চলে : সাম্রব বা মলযুক্ত এবং অনাম্রব বা মলহীন।

সাম্রব ধর্মকে সংস্কৃত ধর্ম নামেও অভিহিত করা হয়। সংস্কৃত ধর্মের অর্থ করা হয়েছে, 'সংস্কৃতা ধর্মা রুপাদিস্কণ্ধপঞ্চকম্', অর্থাৎ পঞ্চস্কণ্ধ বা রুপ, বেদনা, সংজ্ঞা, সংস্কার, বিজ্ঞান ও পঞ্চস্কণ্ধাত্মক ধর্মসমূহকেই সংস্কৃত বলা হয়। সংস্কৃত ধর্ম হচ্ছে সেই ধর্ম যা একীভূত এবং সম্ভূত বা সমীকৃত (সমেত্য,সম্ভূয়) হেতুসমূহ থেকে উদ্ভূত হয়। প্রতি ধর্মের উৎপত্তির পিছনে নানা হেতুর সমাবেশ রয়েছে-প্রতি ধর্মই অন্যান্য ধর্মের সংযোগে উদ্ভূত হয়। এই জন্যই একটি সংস্কৃত শ্লোক পরবর্তীকালে বৌদ্ধধর্মের মূলমন্ত্রভাবে গৃহীত হয়েছিল-

যে ধর্মা হেতুপ্রভবা হেতুন্তেষাং তথাগতঃ।

হ্যবদত্তেষাঞ্চ যো নিরোধ এবংবাদী মহাশ্রমণঃ।

অর্থাৎ ধর্মসমূহ হেতুপ্রভব। তথাগত বা বৃদ্ধ তাদের হেতু ও নিরোধোপায় নির্দেশ করে গিয়েছেন।

সূতরাং দেখা যাচ্ছে যে, ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য বিষয় অবলম্বন করেই সংস্কৃত ধর্মের উৎপত্তি হয়। আর ইন্দ্রিয়শক্তির দ্বারা যা গ্রহণ করা অসম্ভব এবং যা অহৈতুকী তাকেই অসংস্কৃত বা অনাস্রব ধর্ম বলা হয়। এই জন্য ইউরোপীয় ভাষায় এ দুই শব্দের অনুবাদ করা হয়েছে conditioned (সংস্কৃত) ও unconditioned (অসংস্কৃত)। সংস্কৃত ধর্মের সংখ্যা ৭২ আর অসংস্কৃতের সংখ্যা ৩। এই ৭২টি সংস্কৃত ধর্মকে চার শ্রেণীতে ভাগ করা হয়েছে : রূপ চিন্ত ও চিন্তবিপ্রযুক্ত। পঞ্চস্কণ্ধ থেকেই এদের উদ্ভব। পঞ্চস্কণ্ধ হচ্ছে : রূপ বেদনা সংজ্ঞা সংস্কার ও বিজ্ঞান। রূপ ও চিন্তবিপ্রযুক্ত ধর্মসমূহের উদ্ভব হয় বেদনা সংজ্ঞা ও সংস্কার এই তিন স্কণ্ধককে আশ্রয় করে।

রূপ হচ্ছে একাদশ প্রকারের : পঞ্চেন্দ্রিয় বা গ্রাহক এবং তাদের প্রত্যেকের গ্রাহ্য

বিষয় অর্থাৎ চক্ষু শ্রোত্র ঘ্রাণ জিহা ও কায়, আর তাদের গ্রাহ্যধর্ম , রূপ শব্দ গদ্ধ রস ও স্পর্শ । এই শ্রেণীর আর একটি ধর্ম হচ্ছে অবিজ্ঞানি সালি পঞ্চেন্দ্রিয়ের শক্তির জাগাল সালি অবস্থায় সে ধর্মের উপলব্ধি হয়না, ইন্দ্রিয়শক্তির শুধু বিস্কৃত্ব অবস্থাতেই তার প্রভাব পরিলক্ষিত হয়। অবিজ্ঞপ্তি ধর্মের ব্যাখ্যা করতে গিয়ে বসুবন্ধু বলছেন-

বিক্ষিপ্তচিত্তকস্যাপি যোহনুবন্ধঃ শুভাশুভঃ।

#### মহাভূতান্যুপাদায় সা হ্যবিজ্ঞপ্তিরূচ্যতে।।

অর্থাৎ চিন্তের বিক্ষিপ্ত অবস্থাতে ও মহাভূতগুলিকে অবলম্বন করে যে শুভাশুভ ধর্মের অনুবন্ধ বা প্রবাহ (serial continuity) ঘটে তাকেই অবিজ্ঞপ্তি ধর্ম বলা ইর। মহাভূত চারটিঃ পৃথিবী অপ তেজ ও বায়ু এবং তারাই হচ্ছে অবিজ্ঞপ্তি ধর্মের উৎপাদ-হেতু। সমাধির কোনো কোনো অবস্থায় চিন্ত যখন নিষ্ক্রিয় থাকে তখনও অবিজ্ঞপ্তি ধর্মের আবির্ভাব হতে পারে।

দ্বিতীয় শ্রেণীর সংস্কৃত ধর্ম হচ্ছে চিন্ত। চিন্ত মন ও বিজ্ঞান একার্থক। চিন্তধর্ম ৬টি: চক্ষু শ্রোত্র ঘ্রাণ জিহা ও কায়াত্মক পঞ্চবিজ্ঞান ও মনোবিজ্ঞান। বস্তুতঃ বিজ্ঞানের কোনোটিই চিন্তের বহির্ভূত নয়। বিজ্ঞান-পঞ্চক ও মনোবিজ্ঞান চিন্তের অঙ্গ এবং চিন্ত হচ্ছে সর্বসাধারণ বিজ্ঞান বা sensorium commune। সেইজন্য বসুবন্ধু বলেছেন, 'ষপ্রাম্ অনন্তরাতীম বিজ্ঞানম্ যদ্ধি তন্মনঃ'-মন বা চিন্তকে কখনো কখনো রাজা বলা হয়েছে কখনো বা তাকে বৃক্ষের কান্ডের সঙ্গে তুলনা করা হয়েছে। সেখানে অন্যান্য বিজ্ঞানগুলিকে বলা হয়েছে-পাতা ফুল ও শাখা। ধর্মপদের প্রথম প্লোকে মনের ঐ অর্থই গ্রহণ করা চলে-

#### মনো পুৰাঙ্গমা ধন্মা মনো সেট্টা মনোময়া।

অর্থাৎ ধর্মসমূহ মনো-পূর্বগামী, মনো-শ্রেষ্ঠ ও মনোময়। সকল ধর্মই হচ্ছে মনের বশবর্তী।

তৃতীয় শ্রেণীর সংস্কৃত ধর্ম হচ্ছে চৈত্তধর্ম বা চিত্তের বিষয়ীভূত ধর্ম। চৈত্ত ধর্মের সংখ্যা ৪৬ ও সেগুলি ছয় ভাগে বিভক্ত-

- চিন্তমহাভূমিক ধর্ম : ১০
   বেদনা সংজ্ঞা চেতনা স্পর্শ ছন্দ মতি স্মৃতি মনস্কার অধিমুক্তি ও
   সমাধি
- কুশলমহাভূমিক ধর্ম : ১০
  শ্রদ্ধা অপ্রমাদ প্রশ্রদ্ধি উপেক্ষা হ্রী অপত্রপা অলোভ অম্বেষ
  অহিংসা ও বীর্য:
- ক্লেশমহাভূমিক ধর্ম : ৬
   মোহ প্রমাদকৌসীদ্য অশ্রাদ্ধ্য স্ত্যান ও ঔদ্ধত্য;
- অকুশলমহাভূমিক ধর্ম : ২
   অহীকতা ও অনপত্রপা;
- উপক্লেশভূমিক ধর্ম : ১০
  ক্রোধ ভ্রক্ষ মাৎসর্য ঈর্বা প্রদাশ বিহিংসা উপনাহ মায়া শাঠ্য ও
  মদ :
- অনিয়তভূমিক ধর্ম : ৮
   বিতর্ক বিচার কৌকৃত্য রাগ মান বিচিকিৎসা প্রভৃতি।

পূর্বেই বলেছি চৈন্ত ও চিন্তবিপ্রযুক্ত ধর্ম, বেদনা সংজ্ঞা ও সংস্কার এই তিন স্বন্ধকে আশ্রয় করে উদ্ভূত হয়। বেদনা অনুভব বা অনুভূতি একার্থক। এই অনুভূতি সুখদুঃখময় হতে পারে এবং সুখদুঃখহীনও হতে পারে। আর বস্তুর স্বভাবগ্রহণেই সংজ্ঞার উৎপত্তি-'সংজ্ঞা নিমিন্তোদ্গ্রহণাত্মিকা। বস্তুর অথবা-বিশেষকেই নিমিন্ত বলা হয়েছে, আর তার উদ্গ্রহণ বা পরিচ্ছেদই (determination) হচ্ছে সংজ্ঞা। আর সংস্কার-স্কন্ধের উৎপত্তি হয় প্রকৃতপক্ষে অন্য চার স্কন্ধকে আশ্রয় করে-'সংস্কারস্কন্ধশ্চতুভোর্হন্যে সংস্কারাঃ'। সুতরাং এই যদি তিনটি স্কন্ধের স্বভাব হয় তাহলে প্রথম পাঁচ প্রকারের চৈত্ত ধর্ম যে তাদের থেকেই উৎপন্ন তা সহজেই বোঝা যায়। তাদের মহাভূমিক বলা হয়েছে তার কারণ তারা চিন্ত থেকেই উদ্ভূত। ভূমির বিশেষ অর্থ হচ্ছে উৎপত্তিবিষয় অর্থাৎ যে স্থান থেকে উৎপত্তি হয়। চিন্ত থেকে সমস্ত ধর্মের উৎপত্তি বলেই মহাভূমি হচ্ছে চিন্ত।

যেসব ধর্ম চিন্তের সমস্ত ক্রিয়াকেই আশ্রয় করে তাদের মহাভূমিক ধর্ম বলা হযেছে। বেদনা বা নানা প্রকারের অনুভব, চেতনা বা চিত্তপ্রস্যুন্দ (that which conditions the thought) সংজ্ঞা ('বিষয়নিমিন্ত গ্রহণ'), ছন্দ ('অভিপ্রেতে বস্তুনি অভিলাষঃ'), স্পর্শ, (' ইন্দ্রিয়-সন্নিপাত'), মতি বা প্রজ্ঞা (' বস্তুনি প্রবিচয়'), স্মৃতি, মনস্কার (' আলম্বনে চেতস আবর্জনম্ অবধারণং') ও সমাধি (চিত্তৈকাগ্রতা) চিত্তের সমস্ত ক্রিয়াতেই বিদ্যমান। সেই জন্যই এগুলিকে চিন্ত ধর্ম বলা হয়েছে।

চিত্তের কুশলী অবস্থাতে যেসব ধর্মের উদ্ভব হয় তাদের কুশলমহাভূমিক আখ্যা দেওয়া হয়-শ্রদ্ধা (' চেতসঃ প্রসাদঃ '), অপ্রমাদ বা কুশলধর্মের অবহিততা, প্রশ্রদ্ধি বা চিত্তলাঘব (' চিত্ত-কর্মণ্যতা '), উপেক্ষা বা চিত্তসমতা, হ্রী (গৌরবতা),অপত্রতা (' অবদ্যে ভয়দর্শিত্বম্ '), অলোভ, অদ্বেষ (মৈত্রী), বিহিংসা ও বীর্য ('চেতসোহ ভ্যুৎসাহঃ')।

ক্রেশমহাভূমিক ও অকুশলমহাভূমিক ধর্মসমূহ প্রকৃতপক্ষে কুশল মহাভূমিক ধর্মসমূহের বিরুদ্ধাচারী ধর্ম। শ্রদ্ধার অভাবে মোহ বা অবিদ্যা, অপ্রমাদের অভাবে প্রমাদ, বীর্যের অভাবে কৌশীদ্য, প্রশ্রদ্ধি বা চিত্তলঘুতার অভাবে স্ত্যান বা অকর্মণ্যতা, ঔদ্ধত্য, হ্রীর অভাবে অনপত্রপা প্রভৃতি ধর্মের উৎপত্তি হয়।

উপক্রেশমহাভূমিক ধর্মগুলিও অকুশল-ধর্মের বিরুদ্ধাচারী। ক্রোধ, স্রক্ষ বা শত্রুতা, মাৎসর্য, ঈর্ষা প্রভৃতি ধর্ম ও চিত্তের অকুশল অবস্থায় উৎপন্ন হয়। আর অনিয়তভূমিধর্ম চিত্তের কুশল ও অকুশল দুই অবস্থাতেই উদ্ভুত হতে পারে। আর-এক শ্রেণীর সাংস্কৃত ধর্মকে বলা হয় চিন্তবিপ্রযুক্ত সংস্কার, অর্থাৎ যে ধর্মের চিন্ত ও রূপের কোনোটির সঙ্গেই যোগাযোগ নেই। পূর্বেই দেখেছি যে চিন্তবিপ্রযুক্ত ধর্ম সংস্কার-স্কন্ধকে আশ্রয় করে উদ্ভূত হয়, এবং তাদের সংখ্যা ১৪ : প্রাপ্তি, অপ্রাপ্তি,সভাগতা, আসঙ্গিক, সমাপত্তি, জীবিত, লক্ষণ ও নামকায় ইত্যাদি। এসব ধর্মের বস্তুত্ব নেই, তারা চৈত্তধর্ম নয়, তবে চৈত্তের সহিত তাদের ভাবসাদৃশ্য আছে।প্রাপ্তি দুই প্রকারের: লাভ ও সমন্বয়। (asquisition) এবং (possession) । ধর্ম, আশ্রয়, স্কন্ধ, আয়তন প্রভৃতির লাভ ও সমম্বয় কার্য্যকে 'প্রাপ্তি' আখ্যা দেওয়া হয়েছে। কিন্তু প্রাপ্তিসংস্কার স্ব স্ব ধর্ম-প্রবাহকেই অপেক্ষা করে, অন্যের কর্মকে আশ্রয় করে না। সভাগতা বা নিকায়-সভাগতাও একপ্রকারের ধর্ম;সাধারণতঃ নানা বস্তু বা সন্তুসমূহের ভিতর যে সাম্যের বা সাদৃশ্যের অনুভূতি হয় তার হেতু হচ্ছে সভাগতা সংস্কার। আসঙ্গিক সংস্কার চিত্ত ও চৈওধর্মপ্রবাহের নিরোধ উৎপন্ন করে। সেইজন্য এই ধর্মকে নদীম্রোত-নিরোধের সঙ্গে তুলনা করা হয় ('নদীতোয়-নিরোধবৎ')। সমাপত্তি হচ্ছে মহাভূতের সমতা উৎপাদন ('মহাভূত-সমতাপাদনম্)। চিত্ত প্রভৃতি ধর্মপ্রবাহ নিরুদ্ধ হলে চিত্তের যে সমতা উৎপাদিত হয় তাকেই সমাপত্তি বলা হয়। ধ্যান সমাধি

প্রভৃতি সমাপত্তিরই নামান্তর। সেইজন্য সমাপত্তি দুই প্রকারের অসংজ্ঞি ও নিরোধ সমাপত্তি, অর্থাৎ আসংজ্ঞিক ও নিরোধ-সংস্কারের সংগ্রহ। মোক্ষকামীর পক্ষেই এ দুই ধর্ম উৎপাদন সম্ভবপর। 'জীবিত'ও একপ্রকার ধর্ম, 'জীবিত' ও আয়ুস্ উভয়েই একার্থক। এ সংস্কারের দ্বারা বিভিন্ন ধর্মপ্রবাহের স্থিতি নিরূপিত হয়। সূতরাং এই ধর্মই হল বসুবংধুর মতে 'আধার উদ্মবিজ্ঞানয়োঃ'-অর্থাৎ আয়ুহই হচ্ছে উদ্মতা ও বিজ্ঞানের আধার বা আশ্রয়স্থান। আয়ুর এই অর্থ নির্ধারণে বসুবন্ধু বৃদ্ধবচন উদ্ধৃত করেছেন-

আয়ুর উষ্ণাথ বিজ্ঞানম্ যদা কায়ম্ জহত্যমী।

অপবিদ্ধ তদা শেতে যথা কাষ্ঠমচেতনঃ।।

অর্থাৎ যখন আয়ু, উষ্ণা ও বিজ্ঞান কায়াকে পরিত্যাগ করে তখন তার অচেতন কাষ্ঠখন্ডের ন্যায় অবস্থা উৎপন্ন হয়।

লক্ষণ হচ্ছে জাতি জরা স্থিতি ও অনিত্যতা এই চারটি। এ চারটি প্রত্যেকেই এক-একটি ধর্ম।

আর তিনটি চিন্তবিপ্রযুক্ত ধর্ম হচ্ছে : নামকায় পদকায় ও ব্যঞ্জনকায়। সংজ্ঞা বাক্য ও অক্ষর থেকে এই তিন সংস্কারের উৎপত্তি। নামের সাহায্যে সংজ্ঞাকরণ, ও পদের সাহায্যে অর্থ পরিসমাপ্তি হয়, আর ব্যঞ্জন বা অক্ষর হচ্ছে লিপির হেতু। সূতরাং এই তিনটিও ধর্মবিশেষ।

এইবার অনাস্রব বা অসংস্কৃত ধর্ম কোনগুলি তার বিচার করা যাক। পূবেই বলেছি যে, যে ধর্ম ইন্দ্রিয়গ্রাহ্য নয় তাই হচ্ছে অসংস্কৃত (unconditioned) ধর্ম। অসংস্কৃত ধর্ম তিনটি—'আকাশম্ দ্বৌ নিরোধৌ চ' অর্থাৎ আকাশ এবং দুই প্রকারের নিরোধ—প্রতিসংখ্যা নিরোধ ও অপ্রতিসংখ্যা নিরোধ।

আকাশের অর্থ হচ্ছে অনাবৃতি। যা রূপ বা বস্তু (matter) দ্বারা আবৃত হয়না এবং রূপ বা বস্তুকে আবৃত করে না তাই হচ্ছে আকাশ। আর প্রতিসংখ্যা ও অপ্রতিসংখ্যা নিরোধ নির্বাণেরই অন্ধ। প্রতিসংখ্যা নিরোধ হচ্ছে সাম্রব ধর্ম-সমূহের প্রত্যেকের পৃথকভাবে নিরোধ বা বিসংযোগ-বিসংযোগঃ পৃথক্ পৃথক্। এই বিসংযোগ বা নিরোধের ধর্মত্ব বা দ্রব্যত্ব (entity) আছে, এবং সে ধর্মত্ব অন্য ধর্মের আশ্রয়ে প্রত্যুৎপন্ন নয়, নিত্য। সেই জুন্যুই নিরোধ আর্যসত্য হিসাবে গণ্য হয়। প্রতিসংখ্যা হচ্ছে প্রজ্ঞা এবং প্রজ্ঞার সাহায্যে সাত্রব ধর্মসমূহের স্বভাবসম্বন্ধে প্রকৃত জ্ঞানলাভ করাই হচ্ছে প্রতিসংখ্যা নিরোধ। আর যে নিরোধ ধর্মোৎপত্তির আত্যন্তিক বিদ্ন ঘটায় তা হচ্ছে অপ্রতিসংখ্যা নিরোধ ('উৎপাদাত্যন্তবিদ্ধঃ')। প্রজ্ঞার সাহায্যে পৃথক পৃথক সাত্রব ধর্মের প্রকৃত স্বভাব-অবগতিতে এ নিরোধ নয়,-যখন ধর্মোৎপত্তির হেতৃসমূহ বিনম্ভ হয় ('প্রত্যয়বৈকল্যাৎ') তখনই এই নিরোধ ঘটে। সূতরাং এই নিরোধই হচ্ছে বৈভাষিকদের মতে বৌদ্ধসাধকের কাম্য। কারণ এতেই আত্যন্তিক নির্বাণ লাভহয়। বস্তুতঃ যখন সাত্রব ধর্মসমূহের উৎপাদ বিনম্ভ হয় তখনই তিনটি অসংস্কৃত ধর্মের উৎপত্তি হয়। ধর্মশূন্যতাই হচ্ছে অসংস্কৃতগ্রয়ের লক্ষণ।

বৈভাষিকদের এই ধর্মপরিচ্ছেদের পিছনে রয়েছে অস্তিবাদ। কিন্তু এই অস্তিবাদে সাংখ্যের প্রকৃতি পুরুষ কিন্তা আত্মার কোনো স্থান নেই। রূপের (form or matter) বস্তুত্ব এবং পরমাণুরও বস্তুত্ব আছে বটে, কিন্তু সে পরমাণুর কোনো স্বাধীন সন্তা নেই। এই খানেই বৈশেষিকের সঙ্গে বৈভাষিকের বিরোধ। বৈভাষিকের পরমাণু দ্রব্যপরমাণু (atom, monad) নয়, তার কোনো দ্রব্যত্ব (substantiality) নেই। সে পরমাণু হচ্ছে সংখাতপরমাণু, অর্থাৎ সংঘাত বা রূপ-সংঘাতের (aggregate of matter) সৃক্ষতম অবস্থা। রূপ সংঘাতের সেই সৃক্ষতম অবস্থাও স্বলক্ষণবিশিষ্ট। তার লক্ষণ হচ্ছে আটটি: চতুর্মহাভূত বা ক্ষিতি, অপ্, বায়ু ও চতুর্ভৌতিক বস্তু-রূপ, রস, গন্ধ ও স্পর্শ। সূতরাং এই পরমাণুর কোনো আত্যন্তিক সৃক্ষতা (ultimate simplicity) নেই। বৈশেষিকের পরমাণুর নাশ নেই, কিন্তু বৈভাষিকের সংঘাতপরমাণু স্বল্পস্থায়ী, তার বিনাশ হলে তৎসদৃশ অন্য পরমাণু তার স্থান গ্রহণ করে। প্রতি সংঘাত-পরমাণুর উৎপত্তি স্থিতি ও বিনাশ হেতু-পরম্পরার দ্বারা নির্ধারিত হয়।

চিন্ত ও চৈন্তধর্মের (mind ও mental phenomena) সম্বন্ধেও ঐ একই কথা প্রযোজা। চিন্ত বা মনেরও কোনো স্বাধীন সন্তা নেই। বিজ্ঞানের উৎপত্তিতেই মনের অস্তিত্ব। বিজ্ঞানও স্বন্ধস্থায়ী; এক বিজ্ঞানের লয় হলে নৃতন বিজ্ঞান তার স্থান গ্রহণ করছে। তাদের উৎপত্তি ও স্থিতি হেতু-পরম্পরার দ্বারা নির্দিষ্ট। ভূতপূর্ব বিনষ্ট বিজ্ঞানই পরবর্তী মৃহুর্তে জাত বিজ্ঞানের আশ্রয় হিসাবে গৃহীত হয় ও সেই জন্যই তাকে মন আখ্যা দেওয়া হয়। সৃতরাং চিন্ত চৈন্তধর্ম 'সংস্কৃত' লক্ষণ নিয়েই উৎপন্ন হয়।

কোনো ধর্মই একটিমাত্র হেতু থেকে উদ্ভূত ('একহেতুসভূত') নহে। প্রতি ধর্মই অন্য কোনো ধর্মের কারণ-হেতু। এই প্রতীত্যসমুৎপাদের (causality) পৌর্বাপর্য ও সহভাবিত্ব (co-existence) দুইই আছে। প্রদীপ আলোক ও বৃক্ষছায়ার কারণহেতু তা'দের যের্প প্রতীত্য-সমুৎপন্নত্ব আছে তেমনি সহভাবিত্বও আছে। এইখানে বৈভাষিকদের সৌত্রান্তিক-মতের সঙ্গে বিরোধ;সৌত্রান্তিকেরা ধর্মসমূহের সহভাবিত্ব স্বীকার করেন না। তাঁদের মতে এক ধর্ম বিনষ্ট হয়ে অন্য ধর্মের উৎপত্তি হয়।

পূর্বেই দেখেছি যে বৈভাষিকেরা অসংস্কৃত ধর্মত্রয়কেও ভাবস্বভাব (positive) ধর্ম হিসাবে গ্রহণ করেন। এখানেও সৌত্রান্তিকের সঙ্গে তাঁদের বিরোধ। সৌত্রান্তিক-মতে অসংস্কৃতত্রয় অভাবস্বভাব (negative)। তাঁরা স্প্রস্টব্য বা স্পর্শ করবার বস্তুর অভাবকেই আকাশ এবং জাতি এবং অনুৎপাদের অভাবকেই নির্বাণ বলেন। সূতরাং সৌত্রান্ত্রিকের নির্বাণ হচ্ছে অবস্তুক (unreal) আর বৈভাষিকের নির্বাণ বাস্তব, অনাস্রব ও আনন্দময় অবস্থা।

প্রথমেই বলেছি যে বৈভাষিকমতে আত্মা বা পুদালের কোনো অস্তিত্ব নেই। রূপী ও অরূপী ধর্মের অর্থাৎ স্কন্ধ ও মহাভূতের সংযোগে জীবের উৎপত্তি। আর তার আত্মা বা বৈশিষ্ট্য বলতে বুঝতে হবে শুধু ধর্মসমূহের সমাবেশ। সৈন্য পিপীলিকাশ্রেণী স্রোতস্থিনী প্রভৃতির সঙ্গে এই জীববৈশিষ্ট্যের তুলনা করা হয়। নানা সৈনিকের একত্র সমাবেশে সৈন্যদল ও নানা পিপীলিকার সমাবেশে পিপীলিকাশ্রেণী গঠিত;তা দের পরস্পরের ভিতর কোনো নিত্য বা স্থায়ী সম্বন্ধ নেই। স্রেতস্থিনীও তেমনি হচ্ছে জলের পূর্বাপর অনুসৃতি ও সে অনুসৃতিও নিত্য নয়, অনিত্য। সূত্রাং আত্মা বা পুদালের কোনো বাস্তবিক অস্তিত্ব নেই, আছে শুধু হেতুসস্তৃত ধর্ম, স্কন্ধ আয়তন বিজ্ঞানের উৎপত্তি বিষয় ও ধাতু বা ভৃত (elements)। গভীরভাবে প্রণিধান করলে উপলব্ধি হয় যে আত্মা নেই, সেখানে আছে শুধু শূন্য। বৈভাষিকেরা এ বিষয়ে প্রায় শূন্যবাদীদের সমধর্মী হয়ে পড়েছেন, কিন্তু সে কথা পরে বিচার করবো। এইবার সৌত্রান্তিক-মতের পরিচয় দিয়েই এ অধ্যায় সমাপ্ত করি।

বৈভাষিক-মতে আত্মা নেই বটে কিন্তু ধর্মের অস্তিত্ব আপেক্ষিক হলেও আছে। সে ধর্মের অতীত বর্তমান ও ভবিষ্যৎ ইতিহাস আছে। অর্থাৎ বর্তমান ধর্মের পিছনে রয়েছে একটা হেতু ও সে হেতুও হচ্ছে ধর্মসংঘাত। বর্তমান কালের ধর্ম-সংঘাতও ভবিষ্যৎ ধর্মসমূহের কারণ-হেতু। কিন্তু সোত্রান্তিকেরা এর কিছুই স্বীকার করেন নি, আত্মা বা পূদ্যালশূন্যতা ও ধর্মশূন্যতাই হচ্ছে তাঁদের মতের দুটি মূলসূত্র। শূন্য ঘটের ভিতর যেমন কোনো বস্থুরই অস্তিত্ব নেই, স্কন্ধ ও ভৃতাত্মক দেহের ভিতরেও তেমনি কোনো আত্মা নেই। ঘটের অস্তিত্ব ব্যাবহারিক সত্যমাত্র, পরমার্থতঃ তারও কোনো সত্তা নেই। ঘট হচ্ছে সংজ্ঞা মাত্র। এ কথা আরও স্পষ্ট করে বলা যাক। সৌত্রান্তিক-মতে সত্য দুই প্রকারের : সংবৃতি ও পরমার্থ অর্থাৎ (relative ও absolute) । কোনো ধর্ম বা বস্তুকে যখন পরিচ্ছিন্ন করা যায় তখন পরমার্থতঃ তার আর অস্তিত্ব থাকে না। তখন তার অস্তিত্ব আছে এ কথা বলা শুধু সংবৃতি সত্য মাত্র-(relative truth)। উদাহরণ-জল। যখন জলকে পরিচ্ছিন্ন করে তার রং স্বাদ শৈত্য প্রভৃতি ধর্মকে পৃথক করে বিচার করি তখন সে জলের কোনো সন্তা থাকে না। তখন শুধু ব্যাবহারিক হিসাবেই তার 'জল' আখ্যা দেই।জলের অস্তিত্ব একটা সংবৃতি সত্যমাত্র। তেমনি পঞ্চস্কন্ধাত্মক ধর্মেরও কোনো অস্তিত্ব বা বস্তুত্ব নেই, ধর্মও হচ্ছে শূন্য-স্বভাব। ধর্মশূন্যস্বভাব, কারণ তা ক্ষণিক। তার কোনো অতীত বা ভবিষ্যৎ অস্তিত্ব বা বস্তুত্ব নেই, আছে শুধু ক্ষণিক স্থায়িত্ব। তার প্রধান কারণ এই যে, ধর্মের প্রকৃত স্বভাব প্রতি মুহুর্তেই বিনম্ভ হচ্ছে ও তার নৃতন স্বভাবের উৎপত্তি হচ্ছে। এতে শুধু ধর্মের প্রবাহই সৃষ্টি হচ্ছে, সে প্রবাহের প্রত্যেক ধর্মই অনিত্য বা ক্ষণিক। এই সত্য প্রাচীন শাস্ত্রকারেরা একটি উদাহরণ দিয়ে বুঝিয়েছেন : কোনো সূত্রখন্ডের একধারে যদি অগ্নিসংযোগ ক'রে তাকে ঘুরানো যায় তাহলে যে অগ্নিময় বৃত্ত দেখা যায়, ধর্মপ্রবাহের লক্ষণও অনেকটা সেইরূপ। অগ্নিময় বৃত্ত বস্তুতঃ বহু ক্ষুদ্র জ্যোতিকণার সমষ্টিতে তৈরি। সে জ্যোতিকণাসমূহ এক বৃত্ত হিসাবে অনুমতি হলেও তাদের মধ্যে বস্তুতঃ কোনো যোগসূত্র নেই। ধর্মপ্রবাহ বা ধর্মসন্তান তেমনি continuous phenomena মাত্র। সে ধর্মসন্তানের পিছনে কোনো সন্তানীন্ নেই, অর্থাৎ যেসমস্ত ধর্ম নিয়ে সন্তান বা প্রবাহ তৈরি হচ্ছে তাদের মধ্যে কোনো বন্ধন নেই। উদাহরণ দিলেই এ কথা স্পষ্ট বোঝা যাবে। গতিশীল পিপীলিকার পংক্তিতে বহু পিপীলিকা চলেছে। কিন্তু তাদের মধ্যে যোগসূত্র নেই।

এই ধর্মসন্তানের যে বন্ধন বা ঐক্য তার পিছনে যে সন্তানীন্ আছে ব'লে আমরা মনে করি তা সম্পূর্ণ অলীক, মায়ামাত্র। আমাদের মনেন্দ্রিয় বা বিজ্ঞান, ধর্মসমূহের মধ্যে যে কার্যকারণ সম্বন্ধে স্থাপন করে তাতেই শুধু তাদের বন্ধনের অন্তিত্ব। সূতরাং এই ধর্মসমূহকে বলা যায় শুধু প্রতিবিম্ব-প্রবাহ, যা প্রত্যক্ষ নয়, অনুমেয় (a series of images not directly perceptible)। এই-খানেও বৈভাষিকের সঙ্গে সৌত্রান্তিকের প্রভেদ। বৈভাষিকেরা ধর্মসমূহের প্রত্যক্ষী-করণে (direct percep-

tion) বিশ্বাস করেন।

সৌত্রান্তিকেরা বলেন যে, ধর্মসমূহের আর একটি লক্ষণ হচ্ছে অনিত্যতা। যে মূহুর্তে তাদের উৎপত্তি সেই মূহুর্তেই তাদের বিনাশ হয়। বৈভাষিকেরা ধর্মকে ক্ষণিক বলেন বটে, তবে 'ক্ষণিকের' অর্থ হচ্ছে 'অল্পক্ষণ-স্থায়ী। প্রতিধর্মেরই তাঁদের মতে উৎপত্তি, স্থায়িত্ব, বৈনাশিক-অবস্থা ও বিনাশ আছে। ধর্মের উৎপত্তি ও বিনাশ সমকালীন নয়, পূর্বাপর।

সূতরাং দেখা যাচ্ছে যে, বৈভাষিকেরা ধর্মসমূহের অস্তিত্ব ও বস্তুত্বে বিশ্বাস করতেন, তাঁদের মনে ধর্মের প্রত্যক্ষীকরণ (direct perception) সম্ভবপর। আর সৌত্রান্তিকেরা ধর্মসমূহকে শূন্যস্বভাব বা অলীক মনে করতেন। তাঁদের মতে আমাদের বিজ্ঞান-প্রবাহেই শুধু ধর্মের অস্তিত্ব। সেধর্মের জ্ঞান প্রত্যক্ষ নয়, অনুমেয়-deductive। বৈভাষিকের নির্বাণ বাস্তব, অনাস্রব আনন্দময় অবস্থা, ভাবস্বভাব বা positive; আর সৌত্রান্তিকের নির্বাণ অবস্তুক, ও অভাব-স্বভাব বা unreal ও negative।

# চতুৰ্থ অধ্যায

### মহাযান-নাগার্জুনের মাধ্যমিক দর্শন

এ কথা পূর্বেই বলেছি যে, বৌদ্ধর্মের মূলসূত্রগুলির তত্ত্বনির্দেশ করতে গিয়েই কালক্রমে নানা সম্প্রদায়ের সৃষ্টি হয়। এইসব সম্প্রদায়কে সাধারণতঃ দৃটি গভীভূক্ত করা হয়: একটি হীনযান, অন্যটি মহাযান। এই আখ্যার উদ্ভব মহাযানের আচার্যদের হাতে। তাঁদের আদর্শ হল শুধু অর্হত্ত্ব অর্থাৎ বৌদ্ধর্মের বিনয় ব্যবহার মেনে ও জপতপ করে পূজনীয় হওয়া নয়, একেবারে বৃদ্ধত্বলাভ করা। অনেকে এ দুরাশা পোষণ করতে সাহসী হন নি, কিন্তু মহাযানপন্থী আচার্যেরা এ আশাকে মোটেই দুরাশা মনে করেন নি। বৃদ্ধত্বলাভই তাঁদের শুধু একমাত্র কাম্য নয়, সে বৃদ্ধত্বলাভে দশের সহায় হওয়াই হচ্ছে সবচেয়ে বড় আদর্শ, আর সে সহায় হতে গিয়ে যদি নিজেদের বৃদ্ধত্বলাভে বিদ্ন ঘটে তাতে কিছু যায় আসে না। এই জন্য এই আচার্যদের নিকট মৈত্রীই হল সবচেয়ে বড় চর্যা, আর তাই মৈত্রেয় এসে অধিকার করলেন গৌতমবৃদ্ধের স্থান। তাঁদের আদর্শের গভী অনেক বেশি প্রশস্ত বলেই নিজেদের মতবাদের তাঁরা আখ্যা দিলেন মহাযান, আর যাঁদের আদর্শ অর্হত্ত্ব পর্যন্ত পৌছে থেমে গেল তাঁদের মতবাদের আখ্যা দিলেন হীন্যান।

হীনযান ও মহাযান এই দুয়ের ভিতর কোন্টি বেশী প্রাচীন এ কথা বলা কঠিন। যেসব সম্প্রদায়কে হীনযান বলি তাদের শাস্ত্র মানলে বলতে হয় যে হীনযানই প্রাচীন, আর মহাযান শাস্ত্র মানলে স্বীকার করতে হয় যে বুদ্ধের বাণীর প্রথম থেকেই দুটো ধারা ছিল—ব্যবহারিক ও পারমার্থিক। যারা শ্রাবক, অর্থাৎ সাধনার চরম সোপানে উঠে পারমার্থিক সত্য উপলব্ধি করতে হলে যাদের বহু ব্রত আচরণ আবশ্যক তাদের আদর্শ হল ব্যবহারিক জগতের, আর তা' অর্হত্তের চেয়ে বড় নয়। আর যারা সাধনায় অগ্রগামী এবং পারমার্থিক সত্যের উপলব্ধি যাদের দুরাশা নয়, তাদের পথ হল পরমার্থের পথ, আর সে পথের শেষ নিশানা হচ্ছে বুদ্ধত্ব। এ কথা বিশ্বাস করলে স্বীকার করতেই হবে যে, প্রথম থেকেই দুটো গভীর সৃষ্টি হয়েছিল, একটি শ্রাবকদের, অন্যটি ছিল যারা বেশি অগ্রসর তাদের। আর সব ধর্মসম্প্রদায়ের মধ্যেই যে প্রথম থেকে এ গভীর সৃষ্টি হয়ে থাকে তাতে সন্দেহ নেই।

্র সুতরাং হীনযান-মহাযানের কোন্টি প্রাচীন তা বিচার করা সম্ভব নয়। হীনযানের দার্শনিক মতবাদ আমরা পূর্বেই আলোচনা করেছি, আর সে আলোচনায় এটা স্পষ্টভাবেই ধরা পড়েছে যে সে মতবাদ পরিপুষ্টিলাভ করেছিল খৃষ্টীয় প্রথম-দ্বিতীয় শতকের দিকে। মহাযানের যে দুটি প্রধান মতবাদ, মাধ্যমিক ও যোগাচার, তাও প্রায় ঐ সময়েই প্রতিষ্ঠা লাভ করে।

মাধ্যমিকের প্রথম প্রতিষ্ঠাতা হচ্ছেন নাগার্জুন। যতদুর প্রমাণ পাওয়া যায় তাতে মনে হয় যে তিনি ছিলেন খৃষ্টীয় দ্বিতীয় শতকের লোক। তাঁর বাস ছিল বিদর্ভ দেশে আর অন্ধ্রদেশের রাজা সাতবাহনের সঙ্গে তাঁর বিশেষ বন্ধুত্ব ছিল। নাগার্জুনের রচিত একখানি ক্ষুদ্র গ্রন্থ চীনা ও তিব্বতী অনুবাদে সংরক্ষিত হয়েছে, গ্রন্থের নাম হচ্ছে 'সৃহ্দ্রেখ'। এই গ্রন্থ থেকে বোঝা যায় যে নাগার্জুন তাঁর সৃহ্ৎ রাজা সাতবাহনকে সদৃপদেশ দেবার জন্যই এ গ্রন্থ রচনা করেছিলেন। রাজা সাত–বাহনকে খৃষ্টীয় দ্বিতীয় শতকের লোক মনে করা হয়। নাগার্জুন যেসব গ্রন্থে দার্শনিক মত প্রচার করেন সেগুলি হচ্ছে: মাধ্যমিকশান্ত্র বিগ্রহব্যবর্তনী প্রজ্ঞাপারমিতা–শান্ত্র ও মহাযানবিংশক। এর মধ্যে শেষ তিন খানি গ্রন্থের মূল পাওয়া যায় নি, পাওয়া গেছে তাদের চীনা ও তিব্বতী অনুবাদ। ইউরোপীয় ও জাপানী পক্তিতদের চেষ্টায় সেসব অনুবাদ হতে নাগার্জুনের মতবাদ উদ্ধার করা হয়েছে। নাগার্জুনের পরে যেসব আচার্য মাধ্যমিকশান্ত্র আলোচনা করেন তাদের মধ্যে আর্যদেব চন্দ্রকীর্তি ও শান্তিদেব প্রসিদ্ধ। আর্যদেবর পূর্ববর্তী। আর্যদেবর প্রধান গ্রন্থ হচ্ছে শতশান্ত্র ও চতুঃশতক।

চীনা অনুবাদ থেকে শতশাস্ত্রের ও নেপালের এক খন্ডিত পুঁথি ও তিব্বতী অনুবাদের সাহায্যে চতুঃশতকেরও প্রায় সম্পূর্ণ উদ্ধার করা হয়েছে। শান্তিদেবের দুখানি গ্রন্থ, বোধিচর্যাবতার ও শিক্ষাসমূচ্চয় দুখানিরই মূল পাওয়া যায়। চন্দ্রকীর্তি যেসব গ্রন্থ রচনা করেন তার মধ্যে মধ্যমকাবতার ও প্রসম্পদা প্রধান। প্রসম্পদা হচ্ছে নাগার্জুনের মাধ্যমিকশাস্ত্রের টীকা, এই টীকা ও তৎসঙ্গে মাধ্যমিক শাস্ত্রের উদ্ধৃত অংশের মূল পাওয়া গিয়েছে। এইসব শাস্ত্রের আলোচনা করলেই মাধ্যমিক মতবাদের সম্পূর্ণ পরিচয় পাওয়া যায়।

ইতিপূর্বে আমি বৈভাষিক ও সৌত্রান্তিক দর্শনের যে আলোচনা করেছি তাতে দেখিয়েছি যে বৈভাষিকেরা ধর্মের (phenomenon) অস্তিত্বে ও বস্তুত্বে বিশ্বাস করতেন, আর সৌত্রান্তিকেরা তাকে মনে করতেন শূন্যস্বভাব বা অলীক। তাঁদের মতে আমাদের বিজ্ঞানপ্রবাহেই ধর্মের অস্তিত্ব। আর সে ধর্মের জ্ঞান প্রত্যক্ষ নয়, অনুমেয়। বৈভাষিকের মতে নির্বাণ বাস্তব অনাশ্রব আনন্দময় অবস্থা ও ভাব-স্বভাব, আর সৌত্রান্তিক মতে নির্বাণ অবস্তুক ও অভাব-স্বভাব অর্থাৎ unreal ও negative। এ দুটির একটিকে বলা চলে 'শাশ্বতবাদ', অন্যটিকে 'উচ্ছেদবাদ'।

মাধ্যমিক এ দৃটি মতবাদের কোনোটিই গ্রহণ করল না, সৃক্ষ্ম বিশ্লেষণ করে দেখাল যে একটি মধ্যপথ অবলম্বন করা সম্ভব। সেই কারণেই তার আখ্যা হল মাধ্যমিক। ব্যবহারিক হিসাবে আমরা বৌদ্ধসূত্রগ্রন্থের 'মধ্যমা প্রতিপদে'র উল্লেখ পাই, এই 'মধ্যমা প্রতিপদে'র বিশেষ অর্থ হচ্ছে ভোগসুখ এবং কঠোর দৈহিক ক্লেশের কোনোটার ভিতর দিয়েই অর্হন্ত্ব লাভ হয় না। মধ্যমা প্রতিপদ বা মধ্যপথ অবলম্বন করাই হচ্ছে বুদ্ধের অনুমোদিত পথ। সেইজন্য বুদ্ধ বোধিবৃক্ষের নীচে বসে যখন কঠোর অনশনে তপশ্চর্যা করছিলেন তখন তিনি বোধিলাভ করেন নি, বোধিলাভ করেলেন তখন যখন তিনি কঠোর অনশন পরিত্যাগ করে গোপকন্যার দেওয়া পায়স ভক্ষণ করলেন। এ মধ্যমা প্রতিপদ নাগার্জুনের 'মাধ্যমিক' না হলেও এ দুটিকে সম্পূর্ণ পৃথকভাবে দেখা চলে না।

নাগার্জুনের মতে পরমার্থসত্যের আলোচনা করতে গেলে অস্তি-নাস্তি, নিত্য-অনিত্য, আত্মা-অনাত্মা, প্রভৃতি অন্তিম বাক্যের কোনটিই সত্য নয়। পরমার্থ সত্যকে এ দুটির কোনটি দিয়েই ব্যাখ্যা করা চলে না, কারণ 'অস্তি' বললে বস্তুকে শাশ্বত স্বীকার করা হয় আর 'নাস্তি' বললে তাকে সম্পূর্ণভাবে উড়িয়ে দেওয়া হয়। কিন্তু বুদ্ধবচনের সত্য অর্থ গ্রহণ করলে এর কোনোটিই স্বীকার করা চলে না 'অস্তীতি শাশ্বতগ্রাহো নাস্তীত্যচ্ছেদ-দর্শনম্।...শাশ্বতোচ্ছেদনির্মুকুং তস্ত্বং সৌগতসম্মতম্'।

নাগার্জুন তাঁর এই দার্শনিক মত স্থাপন করতে গিয়ে যে ন্যায়ের তর্ক অবলম্বন করলেন তা অতি সৃক্ষ্ম, এত সৃক্ষ্ম যে তা ইউরোপীয় পশুতদেরও চমক লাগিয়েছে। নাগার্জুনের দার্শনিক মতের মূলসূত্র হচ্ছে শূন্যতা। এই শূ্ন্যতাকে কোনো প্রতিশব্দ দিয়ে বুঝানো কঠিন। তাই ইউরোপীয় পশুতেরা এ শব্দের অনুবাদ ক'রেছেন নানাভাবে-Vacuity, Non-Substance, Universal Relativity।

বৈভাষিক ও সৌত্রান্তিকদের মতে ধর্মের (phenomenon) উৎপত্তির কারণ হচ্ছে প্রত্যয়, অর্থাৎ পূর্ববর্তী ধর্মকে কারণ স্বরূপে অবলম্বন করেই পরবর্তী ধর্মের উৎপত্তি হয়, আর তার উৎপত্তির সঙ্গেই পূর্ববর্তী ধর্মের বিনাশ হয়। কিন্তু এর উত্তরে নাগার্জুনের প্রথম কথা হল যে, ধর্ম অথবা ভাবের উৎপত্তি নেই, বিনাশও নেই-তার কারণ যেসব ধর্ম বা ভাবকে কোনো পরবতী ধর্মের হেতুপ্রত্যয় হিসাবে গ্রহণ করা হয় তার ভিতর সে ধর্মের স্বভাবের কোনো খোঁজ পাওয়া যায়না। সেই জন্য পরভাব বা অন্য ধর্ম হতে কোনো ধর্মের উৎপত্তি সম্ভব নয়। আর বস্তুতঃ কোনো ধর্মের স্বভাব নেই বলেই অন্য ধর্মেরও স্বভাব থাকা সম্ভব নয়। ধর্মের এই উৎপত্তি নেই বলেই তার নাশও নাই। কিন্তু তাহলে কি ধর্মকে শাশ্বত (eternal) বলা চলে? নাগার্জুন তার উত্তরে বলেন যে, ধর্ম যে অনিত্য, তার যে স্থিতি নাই এ কথা তো বৌদ্ধদর্শনের মূল কথা, আর ধর্মের সে অনিত্যতা সম্বন্ধে কোনো সম্প্রদায়েরই সন্দেহ নাই।বীজ ও অঙ্কুরের উদাহরণ নিলে দেখা যায় যে, বীজ ও অঙ্কুরের কোনো সত্যকার উৎপত্তি নেই। তারা হচ্ছে পূর্ববর্তী অবস্থার পরিণতিমাত্র। তাদের কোনো সত্যকার বিনাশও নেই, কারণ তাদের তথাকথিত বিনাশের সঙ্কেই অন্য বীজাঙ্কুরের উদ্ভব হয়। আর সে বীজাঙ্কুরের কোনো স্থিতিশীলতাও নেই, কারণ তার অনন্ত পরিণতি চলছে, সে পরিণতিও প্রকৃত পরিণতি নয় কারণ তা একই গভীর মধ্যে নিবদ্ধ। তার একত্ব নেই, কারণ নিরন্তর বহু নৃতন বীজাঙ্কুরের সৃষ্টি হচ্ছে; আর বহুত্বও নেই, কারণ মূলতঃ তারা একই জাতির ভিতর আবদ্ধ।

ধর্মসমূহের উৎপাদ স্থিতি ও ভঙ্গ বা বিনাশে বিশ্বাস করলে কালকেও (time) তিন ভাগে বিভক্ত করতে হয়। আর এ তিনটি ভাগ হচ্ছে-গত আগত ও গম্যমান (past, future ও present)। এই গতি বাদ দিলে কালের ধারণাকেও বাদ দিতে হয়। কিন্তু নাগার্জুনের মতে এ গতিও নেই। যে কাল গত হয়েছে (past) তার কোনো গতি নেই, আগত কাল অর্থাৎ যে কাল আসবে (future) তার গতির সম্বন্ধে কোনো কথা উঠতে পারে না। সূতরাং কথা উঠতে পারে গম্যমান বা (present) সম্বন্ধে। কিন্তু গত ও আগতের কথা বাদ দিলে গম্যমান কালের গতির কথাও ওঠেনা, সূতরাং সে কাল হচ্ছে গতিহীন। সেই কারণেই কালের কোনো আরম্ভও নেই শেষও নেই, সে কালকে স্থির এবং গতিশীল কিছুই বলা চলেনা, কারণ গতির ধারণা না থাকলে গতিহীনের ধারণা করা অসম্ভব।

ন্যায়ের এই কুটতর্কে নাগার্জুন ষড়ায়তন ও পঞ্চস্কন্ধ ধাতু প্রভৃতিরও অস্তিত্ব এবং বস্তুত্ব অপ্রমাণ করেছেন। হীনযানের মতে ষট্ ধাতুই হচ্ছে মানুষের ব্যক্তিত্বের মূল। এই ষট্ধাতু হচ্ছে চতুর্মহাভূত, আকাশ ও বিজ্ঞান। এই ষট্ধাতুর মধ্যে আকাশ ও নির্বাণ অসংস্কৃত অর্থাৎ অহৈতুকী ও আস্রব-মুক্ত। অন্য ধাতুগুলি হচ্ছে সংস্কৃত। তারা আস্রবমুক্ত নয়। নাগার্জুনের মতে ধাতুগুলির সম্বন্ধে অস্তি-নাস্তি বা সংস্কৃত- অসংস্কৃত কিছুই বলা চলে না। বস্তুতঃ এগুলি আকাশের ন্যায় শূন্যগর্ভ, পরমার্থতঃ তারা শূন্যতা ব্যতীত আর কিছুই নয়।

বৈভাষিক-সৌত্রান্তিক মতে ধর্মকে তিনটি ক্ষণ বা মুহুর্ত অনুসারে ভাগ করা যায় : এ তিনটি ক্ষণ হচ্ছে যথাক্রমে উৎপাদ স্থিতি ও ভঙ্গ। এই উৎপাদ স্থিতি ও ভঙ্গ বা বিনাশই হচ্ছে ধর্মের লক্ষণ। কিন্তু নাগার্জুনের মতে এ লক্ষণগুলিও অলীক। কারণ এ তিন লক্ষণের পরিকল্পনা অখন্ড ভাবে না হয় পৃথক্ পৃথক্ ভাবে সম্ভব। অখন্ডভাবে সে লক্ষণগুলির পরিকল্পনা হয় না;কারণ সেগুলি একই স্থানে বা একই কালে ঘটে না। পৃথক ভাবেও তাদের উপলব্ধি সম্ভব নয় কারণ পরস্পরকে অবলম্বন করে হচ্ছে তাদের সংঘটন। উদাহরণ স্বরূপে বিচার করা যাক আলোকের উৎপাদ-স্থিতি-ভঙ্গ আছে কি না। আলোকের উৎপাদ আছে, এ কথা প্রমাণযোগ্য নয়। কারণ অন্য বস্তুকে আলোকিত করবার পূর্বে আলোকের উৎপত্তি হয় একথা বলা যায় না। এমন কোনো মুহুর্তের পরিকল্পনা সম্ভব নয় যখন আলোক শুধু নিজেকেই আলোকিত করে। সূতরাং আলোকের উৎপত্তি আলোকিত বস্তুর উৎপত্তির পূর্বে হয়েছে এ কথা বলা চলে না। আলোকের উৎপত্তি অন্ধকারকে দুরীভূত করে, এ কথা বললে প্রশ্ন ওঠে যে সেই উৎপত্তির কোন্ মুহুর্তে সে অন্ধকারকে দূর করে। আলোকের উৎপত্তি ও অন্ধকারের বিনাশ এ দুটি ব্যাপার একই সময়ে ঘটে;একটির জন্য অন্যটি ঘটে, এ কথা বলা চলে না-তার কারণ এ দুটির কোনো সন্ধিক্ষণ পরিকল্পনা করা যায় না। সুতরাং আলোকের উৎপত্তি বলে কিছু নেই। তার সম্বন্ধে শুধু এইটুকু বলা চলে যে কোনো বিশিষ্ট মুহুর্তে আলোক 'অস্তি'। প্রশ্ন উঠতে পারে যে, আলোকের এই 'অস্তি'-অবস্থার পূর্বে একটা ক্রমশঃ দৃশ্যমান অবস্থা ছিল কি না। নাগার্জুন বলেন যে, তাও অসম্ভব কারণ দৃশ্যমান হবার সঙ্গেই তার সম্পূর্ণ উদয় হয়ে যায়। কাল সম্বন্ধে বিচারে নাগার্জুন প্রমাণ করেছেন যে, গত ও আগত বলে কিছু নেই, আর সেই হিসাবেই আলোকেরও ভূত ভবিষ্যৎ বলে কোনো অবস্থা পরিকক্ষনা করা যায় না। সূতরাং শুধু তার 'অস্তি' বা বর্তমান অবস্থা আছে-যাকে বলা যায় স্থিতি। আর এই স্থিতিকে বৌদ্ধধর্ম সর্বপ্রথমে অস্বীকার করেছে-বলেছে সমস্তই অনিত্য ও পরিণতিশীল। সূতরাং দেখা যাচ্ছে যে নাগার্জুনের মতে উৎপাদ ও স্থিতি বলে কিছু নেই। তাহলে ভঙ্গ বা বিনাশ আছে কি? নাগার্জুন বলেন যে সে বিনাশের পরিকল্পনাও অলীক। কারণ যার বিনাশ হয়ে গেছে তার বিনাশ সম্বন্ধে কোনো কথা ওঠে না। যার এখনও বিনাশ হয় নি তার বিনাশ সম্বন্ধেও কোনো কথা উঠতে পারে না। আর ' বিনাশ হচ্ছে' এরপ কোনো অবস্থারও

কল্পনা সম্ভব নয়। ক্রমশঃ দৃশ্যমান বলে যেমন কোনো অবস্থা নাই, ক্রমশঃ বিনশ্যমান বলেও তেমনি কোনো অবস্থা নাই। পরমার্থতঃ কোনো বস্তুরই বিনাশ সম্ভব নয়, কারণ তাহলে তার পরিণতির এমন-একটা অসম্ভব অবস্থা পরিকল্পনা করতে হয় যখন স্থিতি ও বিনাশ যুগপৎ ঘটে। সুতরাং নাগার্জুনের মতে ধর্মের উৎপাদ স্থিতি ও ভঙ্গ কিছুই নাই। হেতুপ্রত্যয় দিয়ে যে জ্লাৎকে বুঝবার চেষ্টা করা হয় সে শুধু গন্ধর্বনগর বা স্বপ্লের জ্লাৎ।

আমরা পূর্বেই দেখেছি যে, হীনযান-মতে পুদ্গল বা আত্মা নেই বটে কিন্তু ধর্ম আছে, অর্থাৎ কারক নাই কিন্তু কর্ম আছে। বেদান্ত-মতে আত্মা বা কারক আছে কিন্তু কর্মজ্ঞাৎ নেই। নাগার্জুনের মতে কারক কর্ম কিছুই নেই। এই মত স্থাপন করবার জন্য তিনি যে যুক্তি দিলেন তা অত্যন্ত অদ্তুত মনে হলেও তার উত্তর নেই। হীনযানের বিরুদ্ধে তিনি বললেন যে, যদি পুদাল বা কারকই না থাকে তাহলে একটা সত্যকার কর্মজগতের উদ্ভব হচ্ছে এ কথা বলার কোনো অর্থ নেহ, অর্থাৎ গ্রাহকের অস্তিত্ব স্বীকার না করলে গ্রাহ্যবস্তুর অস্তিত্বও স্বীকার করা সম্ভব নয়। বৈদান্তিক মতের বিরুদ্ধে তিনি বললেন যে, যদি কারকের সত্যকার অস্তিত্ব ধরা যায় তাহলে সে কারক অলীক কর্মজ্ঞাতের সৃষ্টি করেছে, তা বলা চলে না। গ্রাহকের অস্তিত্বে বিশ্বাস করলে গ্রাহ্যের অস্তিত্বে বিশ্বাস না করা চলে না। সংক্ষেপে বলতে গেলে, যদি কর্ম থাকে আর কারক না থাকে তাহলে সে কর্মের উৎপত্তি বোধগম্য হয় না, আর যদি কারক থাকে আর কর্ম না থাকেতাহলে উৎপত্তিও থাকে না। সুতরাং এ দুটি মতের প্রত্যেকটিই যুক্তিহীন। বস্তুতঃ কারক কর্ম কোনোটিরই অস্তিত্ব স্বীকার করা চলে না। এখন প্রশ্ন হতে পারে যে, কারক কর্ম যদি কিছুই না থাকে তাহলে তাদের আভাস আসে কোথা থেকে। এর উত্তরে নাগার্জুন বৌদ্ধধর্মের মূলসূত্র প্রতীত্যসমূৎপাদের শরণাপন্ন হয়েছেন। প্রতীত্যসমূৎপাদের হিসাবে এ আভাসের উৎপত্তি হয় প্রত্যয় (conditions) হতে। সুতরাং কারক ও কর্মের কোনো সত্যকার উৎপত্তি নাই, আছে শুধু আভাস;আর সে আভাসের অস্তিত্বও ব্যাবহারিক বা relative ;পরমার্থতঃ এসবের প্রকৃত স্বভাব বলে কিছু নাই, আছে শুধু শূন্যতা।

কারক ও কর্ম যদি না থাকে তাহলে সংসার আছে কি না এ প্রশ্নও ওঠে। হীনযানের মতে সংসার আছে, কিন্তু তার প্রারম্ভ বা আদি নাই। হীনযানের সেই কথা ন্যায়ের বিচারে ফেলে নাগার্জুন বললেন যে, যদি সংসারের আদি না থাকে তাহলে প্রসারের অন্তও নেই, আর আদি-অন্ত না থাকলে তার মধ্যের পরিকল্পনাও সম্ভব নয়। সেই হিসাবে জন্ম জরা ও মৃত্যু কিছুই নেই। সুতরাং যে দুঃখ সেই সংসারের সঙ্গে অবিচ্ছিন্নভাবে সংবদ্ধ সে দুঃখেরও কোনো অস্তিত্ব স্বীকার চলে না। সেই হিসাবেই কর্মফল পাপ-পূণ্য শুচি-অশুচি রূপ রস শব্দ গদ্ধ স্পর্শ গ্রাহ্যগ্রাহক প্রভৃতি কিছুরই অস্তিত্ব নেই, এ সমস্তই শুনাগর্ভ।

এ কথা যদি সত্য হয় তাহলে বৌদ্ধধর্মের মূলসূত্রের কোনো অর্থ থাকে না, বৃদ্ধবচন অলীক হয়ে দাঁড়ায়। বৃদ্ধ চারটি আর্যসত্য সম্বন্ধে উপদেশ দিয়েছেন আর সেই সম্পর্কে বলেছেন যে সংসার দুঃখময়। সংসারের মূলে রয়েছে কর্ম ও কর্মফল, আর সে সংসার হতে মুক্তিলাভ করতে গেলে সদ্ধর্ম অবলম্বন করা আবশ্যক। অথচ নাগার্জুনের মতে দুঃখ সংসার কর্ম কর্মফল-এ সব কিছুই নেই। তাহলে বৃদ্ধবচন কি মিথ্যা? এর উত্তরে নাগার্জুন বলেন যে বৃদ্ধ বচন মিথ্যা নয়। প্রথম হইতে তার দুইটি বিভিন্ন ধারা আছে: একটি হচ্ছে ব্যাবহারিক, অন্যটি পারমার্থিক। প্রথমটির আবশ্যক হচ্ছে লোক-ব্যবহারের জন্য, আর তার উদ্দেশ্য হচ্ছে সাধনমার্গে যারা অনুন্নত অর্থাৎ প্রাবক তাদের চালিত করা;আর দ্বিতীয়টি হচ্ছে যারা উন্নত সাধক, যারা গভীর রহস্য উদ্ঘাটন করতে চায় তাদের জন্য। সূতরাং ব্যাবহারিক হিসাবে দেখলে দুঃখ সংসার কর্ম কর্মফল প্রভৃতি সবই আছে, কিন্তু পরমার্থতঃ এ সমস্তই শৃন্য। স্বভাবশূন্যতাই হল একমাত্র সত্ত্ব, আর তা না বৃঝলে জগতের প্রকৃত রহস্য ভেদ করা যায় না, নির্বাণ লাভ করাও সম্ভব হয় না।

কিন্তু সে নির্বাণ কি? যদি সমস্তই শূন্য হয়, যদি ধর্মসমূহের উৎপাদ স্থিতি ও ভঙ্গ না থাকে, যদি দুঃখ ও সংসার অলীক হয় তাহলে কিসের নিরোধ ও প্রহাণ হবে? অথচ দুঃখ ও ক্লেশের নিরোধ এবং প্রহাণেই নির্বাণ। এর উত্তরে নাগার্জুন বলেন যে নিরোধ প্রহাণ কিছুই নাই, আর নির্বাণের উৎপাদ নেই বিনাশও নেই। নির্বাণ ভাবস্বভাব নয়, কারণ ভাবের পরিণতি আছে। অথচ নির্বাণ অভাব-স্বভাবও নয় কারণ অভাবের কোনো অন্তিত্ব নাই। যখন ধর্মের উৎপাদ ভঙ্গ কিছুই হয় না, ধর্মসন্তানের সেই অপ্রবৃত্তিই হচ্ছে নির্বাণ। সেই উপশান্ত অবস্থা ভাব-স্বভাবও নয়, অভাবস্বভাবও নয়, অথচ তাকে নিরোধ বলা চলে না কারণ তার পর ধর্মের আর কোনো ক্রিয়া থাকে না-সে অবস্থা হচ্ছে supra- phenomenal; সূত্রাং পরমার্থতঃ সংসার ও নির্বাণ। স্বতরাং নির্বাণ = অসংস্কৃত সংসার = স্বভাবশূন্যতা।

#### পঞ্চম অধ্যায়

#### মহাযান-যোগাচার বা বিজ্ঞানবাদ

পূর্বেই বলেছি যে, মহাযানের আর-একটি প্রধান সম্প্রদায় হচ্ছে যোগাচার। এ
মত পরিপুঁষ্ট লাভ করে চতুর্থ-পঞ্চম শতকে অসঙ্গ এবং বসুবন্ধুর হাতে। অসঙ্গ এ
সম্প্রদায়কে যোগাচার নামে উল্লেখ করেছেন, কিন্তু বসুবন্ধু নাম দিয়েছেন বিজ্ঞানবাদ
বা বিজ্ঞপ্তিমাত্রতাবাদ। এ সম্প্রদায়ের সাধনমার্গকে যোগাচার বলা হয়, আর এর
দার্শনিক মতবাদকে বলা হয় বিজ্ঞানবাদ। অসঙ্গ তাঁর গ্রন্থাবলীতে সাধনমার্গের কথাই
বলেছেন বেশি;আর বসুবন্ধু আলোচনা করেছেন দার্শনিক মতবাদ।

যোগাচার সম্প্রদায়ের উদ্ভব হয় খুব সম্ভব অসঙ্গের পূর্বে। অসঙ্গের দুখানি প্রধান গ্রন্থ হচ্ছে মহাযান সূত্রালঙ্কার এবং মহাযান সম্পরিগ্রহশাস্ত্র। প্রথম গ্রন্থখানির সংস্কৃত মূল পাওয়া যায়; দ্বিতীয়খানির মূল লুপ্ত , কিন্তু চানা অনুবাদ আছে। অসঙ্গের জীবনী সম্বন্ধে যে জনপ্রবাদ প্রচলিত আছে তা হতে বোঝা যায় তিনি মৈত্রেয়ের দ্বারা প্রবুদ্ধ হয়েছিলেন। এ মৈত্রেয় অনেকের মতে মৈত্রেয় বৃদ্ধ, সূতরাং সে প্রবাদ হচ্ছে অলৌকিক। কিন্তু জাপানী পভিতদের মতে এ মৈত্রেয় হচ্ছেন মৈত্রেয়নাথ নামক একজন শাস্ত্রকার। এই মৈত্রেয়ের নামে প্রচলিত অভিসময়ালঙ্কার নামক একখানি গ্রন্থ আবিষ্কৃত হয়েছে। এ ছাড়া মৈত্রেয়ের রচিত 'মহাযান উত্তরতন্ত্র' ও 'ধর্মতাবিভঙ্গ' নামক দুখানি গ্রন্থের তিক্বতী অনুবাদ পাওয়া যায়।

মহাযান স্ত্রালন্ধার হচ্ছে কতকগুলি স্ত্র ও টীকা। এই স্ত্র বা কারিকা-গুলিও অনেকের মতে মৈত্রেয়ের রচিত। এসব সত্ত্বেও আমরা স্বীকার করতে বাধ্য যে মৈত্রেয়নাথের ঐতিহাসিকতা এখনো নিঃসন্দেহে স্থির করা যায় নি। স্তরাং যোগাচারের প্রথম আচার্য অসঙ্গ এবং দ্বিতীয় আচার্য হচ্ছেন বসুবন্ধু, এই কথাই আমাদের মেনে নিতে হবে। অসঙ্গ বসুবন্ধুর জ্যেষ্ঠ ল্রাতা। উভয়ের জন্ম গান্ধারের রাজধানী পুরুষপুরে , কিন্তু তাঁরা শান্ত্র রচনা করেন অযোধ্যায়। বসুবন্ধুর প্রধান যোগাচার গ্রন্থ হচ্ছে বিংশক-করিকা-প্রকরণ, ত্রিংশিকা-প্রকরণ এবং মধ্যান্ত-বিভঙ্গ-শান্ত্র। বসুবন্ধুর পরে এ সম্প্রদায়ে যেসব প্রধান আচার্য জন্মগ্রহণ করেন তাঁদের মধ্যে পঞ্চম-ষষ্ঠ শতকে দিঙ্নাগ স্থিরমতি ও ধর্মপালের নাম উল্লেখযোগ্য। ধর্মপাল ছিলেন নালন্দা-মহাবিহারের একজন প্রধান পন্তিত; তাঁর শিষ্য শীলভদ্রের নিকট প্রসিদ্ধ চীনা পন্তিত হিউয়েনসাং শিক্ষালাভ করেন। হিউয়েনসাংকেও যোগাচার

সম্প্রদায়ের একজন প্রধান আচার্য হিসাবে গ্রহণ করা যেতে পারে, কারণ তিনি চীনা ভাষায় বিজ্ঞপ্তি-মাত্রতা-সিদ্ধি নামক এক বিপুল গ্রন্থ রচনা করেন, এ গ্রন্থে ভারতীয় আচার্যদের মতামত ধারাবাহিকভাবে লিপিবদ্ধ হয়েছে। সে গ্রন্থ সম্প্রতি ফরাসী ভাষায় রূপান্তরিত রয়েছে এবং তা আলোচনা না করলে যোগাচার দর্শনের অধ্যয়ন অসম্পূর্ণ থাকে।

যোগাচার সম্প্রদায়ের দর্শন বা বিজ্ঞানবাদ মাধ্যমিক দর্শনকে অঙ্গীকার করে নিয়েছে। সেই কারণে অসঙ্গ ও বসুবন্ধুউভয়েই স্বীকার করেছেন যে ধর্মসমূহ অলীক, তাদের উৎপাদ স্থিতি বিনাশ প্রভৃতিও অলীক, অর্থাৎ সমস্তই হচ্ছে শূন্যগর্ভ। কিন্তু পরমূহর্তেই তাঁরা বলেছেন যে, ধর্মসমূহ অলীক বটে কিন্তু তারা প্রকৃতপক্ষে বিজ্ঞানমাত্র বা চিত্তমাত্র—

বিজ্ঞপ্তিমাত্রমেরেদমসদর্থাবভাসনাৎ।
যদ্বৎ তৈমিরিকস্যাসৎ-কেশোন্ড্রকাদিদর্শনং।।
ন দেশকাল-নিয়মঃ সংতানানিয়মো ন চ।
ন চ কৃত্যক্রিয়া যুক্তা বিজ্ঞপ্তির্যদি নার্থতঃ।।

অর্থাৎ সমস্তই বিজ্ঞপ্তিমাত্র, তাদের সত্যকার অস্তিত্ব নেই-তৈমিরিক বা চক্ষুপীড়াগ্রস্থ ব্যক্তিদের দৃষ্টি অলীক বস্তুসমূহের মত অবভাসমাত্র। ধর্ম যখন অলীক তখন দেশ এবং কালের পরিচ্ছেদ নেই, ক্ষণপ্রবাহও নেই, কৃত্যক্রিয়ার সমাধান বলেও কিছু নেই, কারণ ধর্মসমূহ প্রকৃত পক্ষে বিজ্ঞানমাত্র। এই সম্পর্কে বসুরন্ধু যে বুদ্ধবচন উদ্বৃত করেছেন তা অতি প্রাচীন। বুদ্ধ বলেছেন—

চিন্তমাত্রং ভো জিনপুত্রা যদুত ত্রৈধাতুকমিতি

অর্থাৎ হে জিনপুত্রগণ ত্রিধাতু বা সমস্ত জ্গাৎ চিত্তমাত্র।

অসঙ্গ ও বসুবন্ধু ধর্মসমূহের অলীকতার যে অর্থ নির্ধারণ করলেন তাতেই এই নৃতন দার্শনিক মতের সৃষ্টি হল। আর এ দার্শনিক মত বৌদ্ধ সাধককে বেশি আকৃষ্ট করল। নাগার্জুনের শৃন্যবাদ তার আধ্যাত্মদৃষ্টির পটভূমিকা হতে যে আনন্দময় কল্পলোককে অপসারিত করেছিল সে এক মুহুর্তেই তা ফিরিয়ে পেল।

মাধ্যমিক মত হতে বিজ্ঞানবাদের এই পরিণতির স্পষ্ট পরিচয় পাওয়া যায় অসঙ্গের সূত্রালঙ্কারের ষষ্ঠ অধ্যায়ে। সূতরাং সেই অধ্যায়ের আলোচনা করলেই এই দুই মতের সাদৃশ্য ও বিভিন্নতা স্পষ্টভাবে ধরা যাবে।

অসঙ্গের মতে পারমার্থিক সত্য হচ্ছে অন্বয় আর এই অন্বয়ের লক্ষণ পাঁচটি-

ন সন্ন চাসন্ন তথা ন চান্যথা ন জায়তে ব্যেতি ন চাবহীয়তে। ন বর্ধতে নাপি বিশুধ্যতে পুন-

বির্শুধ্যতে তৎপরমার্থলক্ষণং।।

"পরমার্থ সৎ নয়, অসৎ নয় এবং অন্যরূপও কিছু নয়। তার উৎপত্তি এবং বিনাশ কিছুই নেই এবং তার ক্ষয়বৃদ্ধিও নেই। সে পরমার্থের বিশোধন হয় একথা বলা চলে না, কারণ প্রকৃতিক ক্লেশ তাকে স্পর্শ করে না, এবং তার বিশোধন হয় না এ কথাও বলা চলে না, কারণ আগন্তুক উপক্লেশের প্রভাব হতে তা মুক্ত নয়।"

পরমার্থের এই যে লক্ষণ নির্দিষ্ট হয়েছে তা মাধ্যমিকবাদ হতে কোনো হিসাবেই পৃথক্ নয়। এখানে মাধ্যমিক ও বিজ্ঞানবাদ উভয়েই একমতাবলম্বী। এর পর প্রশ্ন হচ্ছে, আত্মদৃষ্টি কি। পঞ্চ-উপাদান ও পঞ্চস্কন্ধই বা কি। এ প্রশ্নের উত্তরে অসঙ্গ বলেছেন—

ন চাত্মদৃষ্টি স্বয়মাত্মলক্ষণা

ন চাপি দুঃসংস্থিততা বিলক্ষণা।
দ্বয়ান্ন চান্যদ্ ভ্ৰম এষ তদিত
স্ততশ্চ মোক্ষা ভ্ৰমমাত্ৰ-সংক্ষয়।।

অর্থাৎ আত্মদৃষ্টির পিছনে কোন আত্মা নেই। দুঃসংস্থিততা বা পঞ্চ উপাদান-স্কন্ধের কোনো লক্ষণ নেই। অথচ এ দৃটি ব্যতীত আর কিছুও নেই। সমস্তই ভ্রম মাত্র, মোক্ষ এই ভ্রমের সংক্ষয় ব্যতীত আর কিছু নয়। জন্ম এবং শমথা অর্থাৎ জন্মের নিবৃত্তির মধ্যে কোনো প্রভেদ নাই, সংসার এবং নির্বাণের মধ্যে কোনো পার্থক্য নেই। অসঙ্গের এ মত নাগার্জুনের উক্তির পুনরাবৃত্তি। আমরা পূর্বেই দেখেছি যে নাগার্জুনের নির্বাণ ও অসংস্কৃত সংসার অভিন্ন। সূতরাং এ বিষয়ে মাধ্যমিক ও বিজ্ঞানবাদের মধ্যে কোনো প্রভেদ নাই। উভয়ের মধ্যে প্রভেদ কোথায় সে কথাও অসঙ্গ বলেছেন—

অর্থান্স বিজ্ঞায় চ জল্পমাত্রান্
সংতিষ্ঠতে তন্নিভচিত্তমাত্রে।।
প্রত্যক্ষতামেতি চ ধর্মধাতু
স্তস্মাদ্বিযুক্তো দ্বয়লক্ষণেন।।

অর্থাৎ মহাজনেরা যখন বুঝতে পারেন যে বস্তুর সত্যকার অস্তিত্ব নেই এবং তা গল্পমাত্র তখন তাঁরা চিন্তমাত্রে বা বিজ্ঞানে অবস্থান করেন। এই চিন্তমাত্রতাই হচ্ছে ধর্মধাতু অর্থাৎ ধর্মসমূহের আত্যস্তিক অবস্থা। এই ধর্মধাতু প্রত্যক্ষ হলেই দ্বয়জ্ঞান বিনষ্ট হয় এবং অদ্বয়জ্ঞান লাভ হয়।

নাস্তীতি চিত্তৎপরমেত্য বুদ্ধ্যা

চিত্তস্য নাস্তিত্বমূপৈতি তম্মাৎ।

দ্বয়স্য নাস্তিত্বমূপেত্য ধীমান্

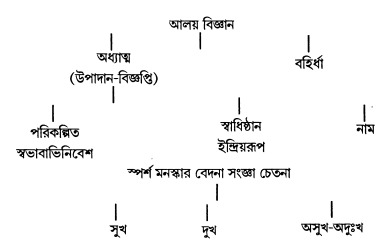
সংতিষ্ঠতেহতদাতিধর্মধাতৌ।।

অর্থাৎ চিন্ত ব্যতীত সমস্তই অলীক বুঝতে পারলে এই চিন্তেরও যে অস্তিত্ব নেই তাও বুঝতে পারা যায়। বিকল্প জ্ঞান নম্ভ হলে ধর্মধাতৃতে স্থিতি হয়।

অসঙ্গের দৃষ্টিভঙ্গি সাধকের। তাই তিনি পারমার্থিক সত্য সম্বন্ধে যা-কিছু বলেছেন তা শুধু দার্শনিক অলোচনা নয়, সাধকের সাধনমার্গের কথা। এই সাধনমার্গে চারটি স্তর হচ্ছে প্রধান। প্রথম স্তরে সাধক বুঝতে পারেন যে গ্রাহ্য গ্রাহক (subject and object) চিন্তমাত্র। দ্বিতীয় স্তরে তিনি উপলব্ধি করেন যে এই চিন্তমাত্রতা অদ্বয়;এ অবস্থায় সমস্ত বিকল্পজ্ঞান বিনম্ট হয়। তৃতীয় স্তরে সাধক বুঝতে পারেন যে এই চিন্তমাত্রতার কোনো অস্তিত্ব নেই, কারণ যেখানে গ্রাহ্যের (object) অস্তিত্ব নেই সেখানে গ্রাহকের (subject) অস্তিত্ব থাকাও সম্ভব নয়। তা হলে পরমার্থ সত্য কি শুন্যমাত্র? তার উত্তরে অসঙ্গ বলেছেন যে তা শুন্যমাত্র নয়, কারণ চরম অবস্থায় চিন্তমাত্রতা থাকছে না বটে কিন্তু ধর্মধাতু থাকছে। এই ধর্মধাতু কি তা কোথাও স্পষ্ট করে বলা হয় নি, ইউরোপীয় পন্ডিতেরা তার প্রতিশব্দ দিয়েছেন idealistic world of phenomenon।

সুতরাং যোগাচার বা বিজ্ঞানবাদে বিজ্ঞানমাত্রতাই হচ্ছে পারমার্থিক সত্য। এই বিজ্ঞান হতে কি করে ধর্মসমূহের উদ্ভব হচ্ছে তার ধারাবাহিক বর্ণনা রয়েছে বসুবন্ধুর ত্রিংশিকাকারিকায়। বসুবন্ধু বলেছেন যে, আত্মা ধর্ম প্রভৃতি সমস্তই বিজ্ঞানের পরিণাম। আর এই পরিণাম তিন প্রকারের: ১. আলয়বিজ্ঞান, ২. আলম্বন, ৩. বিষয়বিজ্ঞপ্তি।

আলয় বিজ্ঞান সমস্ত ধর্মের বীজস্বরূপ। সমস্ত সাংক্রেশিক ধর্ম যা হতে জগতের উৎপত্তি, তার বীজ এখানে নিহিত থাকে বলে একে আলয় বলা হয় 'সর্বসাংক্রেশিকধর্মবীজস্থানত্বাদ্ আলয়'। এই আলয়-বিজ্ঞানের পরিণতি দুরকমের : অধ্যাত্ম (subjective) এবং বহির্ধা (objective)। অধ্যাত্মকে উপাদানবিজ্ঞপ্তিও বলা হয়, তার কারণ সমস্ত বস্তুর গ্রহণ করবার শক্তি এই অধ্যাত্মবিজ্ঞানেই নিহিত। এ ছাড়া যা-কিছু সমস্তই বহির্ধা বিজ্ঞানের অন্তর্ভুক্ত। উপাদান-বিজ্ঞানের পরিণতি তিন প্রকারের : ১. 'পরিকল্পিত-স্বভাবাভিনিবেশ-বাসনা' অর্থাৎ যে বাসনাবীজ হতে জগতের পরিকল্পিত স্বভাব উদ্ভুত হয়, ২. ইন্দ্রিয় এবং ইন্দ্রিয়স্থান-যা হতে রূপাদির জ্ঞান উদ্ভুত হয়, এবং ৩. নাম অর্থাৎ যে জ্ঞানের দ্বারা সংজ্ঞা স্থিরীকৃত হয়। এই কারণে স্পর্শ মনস্কার বেদনা সংজ্ঞা ও চেতনা প্রভৃতি আলয়-বিজ্ঞানেরই পরিণতি। এই পাঁচটি হতেই সমস্ত ধর্মের জ্ঞান উদ্ভুত হয়। ব্রিকসংনিপাতে অর্থাৎ ইন্দ্রিয় বিষয় এবং বিজ্ঞানের সংঘটনে স্পর্শের উৎপত্তি। সূতরাং স্পর্শ হচ্ছে ইন্দ্রিয়বিকার মাত্র। মনস্কার হচ্ছে 'চেতস আভোগ' বা বিষয়ের প্রতি চিত্তের অভিমুখী ক্রিয়া বেদনা হচ্ছে অনুভব তিন প্রকারের: সুখ, দুঃখ ও অদুঃখ-অসুখ। সংজ্ঞা হচ্ছে, 'বিষয়নিমিন্তোদগ্রহণং' বা 'নিরসপণং'; এবং চেতনা হচ্ছে, 'মনসঃ চেষ্টা'।



আলয়-বিজ্ঞানের এই পরিণতি হতে যে ধর্মসমূহের উৎপত্তি হচ্ছে তাদের কোনো স্থায়িত্ব নাই। বসুবন্ধু তাদের নদীস্রোতের সঙ্গে তুলনা করেছেন ('স্রোতসৌঘবৎ')। এ প্রবাহ হচ্ছে হেতুফল বা কার্যকারণের নিরন্তর প্রবাহ।জলপ্রবাহ হতে যেমন জলের পূর্বাপর ভাগবিচ্ছেদ করা সম্ভব নয়, এ প্রবাহেও তা সম্ভব নয়। জলপ্রবাহ যেমন পারিপার্শ্বিক মৃত্তিকা তৃণ কান্ঠ দ্রব্য প্রভৃতি নিয়ে প্রবাহিত হয় আলয়-বিজ্ঞানের এই প্রবাহ তেমনি স্পর্শ মনস্কার প্রভৃতি শক্তির দ্বারা পুণ্য অপুণ্য প্রভৃতি বাসনা সংগ্রহ করে নিরন্তর ভাবে প্রবাহিত হয় এবং সংসারের সৃষ্টি করে। এই প্রবাহের ব্যাবৃত্তিই হচ্ছে অর্হন্ত।

বিজ্ঞানের দ্বিতীয় পরিণতি হচ্ছে আলম্বন, সে কথা পূর্বেই বলেছি। এই আলম্বনের ব্যাখ্যাও বসুবন্ধুর ত্রিংশিকা-কারিকায় পাওয়া যায়-

# তদাশ্রিত্য প্রবর্ততে। তদালস্বং মনোনাম বিজ্ঞানং মননাত্মাকম্।।

অর্থাৎ আলম্বন আলয়-বিজ্ঞানকে আশ্রয় করে উদ্ভূত হয়। এই আলম্বন হচ্ছে মননাত্মক। সুতরাং এই আলম্বনকে মনোবিজ্ঞান বলা চলে। এই আলম্বনের পরিণতিতেই চার প্রকার ক্লেশের উৎপত্তি। এই চার প্রকার ক্লেশ হচ্ছে: আত্মদৃষ্টি আত্মমোহ আত্মমান এবং আত্মস্লেহ। বিজ্ঞানের তৃতীয় পরিণতি হচ্ছে, বিষয়-বিজ্ঞপ্তি। বিষয় হচ্ছে ষড়বিধ: রূপ রস শব্দ গদ্ধ স্পর্শণীয় এবং ধর্মাত্মক। এই বিষয় বিজ্ঞপ্তির পরিণতিতেই যে ধর্মসমূহের উদ্ভব হয় তার পরিচয় পূর্বেই দিয়েছি। এ ধর্ম হচ্ছে সৌত্রান্তিকদের ছয় প্রকারের চৈত্তধর্ম: ১. চিত্তমহাভূমিক, ২. কুশল, ৩. ক্লেশ, ৪. অকুশল, ৫. উপক্লেশ, ৬. অনিয়তভূমিক।

সূতরাং বসুবন্ধুর মতে 'সর্বং বিজ্ঞপ্তিমাত্রকম্' অর্থাৎ সমস্তই বিজ্ঞপ্তি মাত্র। বিজ্ঞানের পরিণামেই ত্রিজ্গাতের উদ্ভব। আর এই কারণে সে ত্রিজ্গাৎ যে অলীক তাতে আর সন্দেহ কি?

তাহলে অসঙ্গ ও বসুবন্ধুর মতে নির্বাণ কি? নির্বাণ হচ্ছে বিজ্ঞপ্তিমাত্রতায় অবস্থিতি। বিজ্ঞপ্তিমাত্রতায় যতক্ষণ অবস্থিতি না হয় ততক্ষণ গ্রাহ্যগ্রাহক থাকে, ধর্মসমূহেরও সৃষ্টি চলে। এই কথা সুস্পষ্ট করবার জন্য বসুবন্ধু বলেছেন-

# যাবদ্বিজ্ঞপ্তিমাত্রত্বে বিজ্ঞানং নাবতিষ্ঠতি। গ্রাহদ্বয়সানুশয়স্তাবন্ন বিনিবর্ততে।।

অর্থাৎ যতক্ষণ বিজ্ঞান চিত্তমাত্রত্বে বা চিত্তধর্মতায় অবস্থান না করে ততক্ষণ গ্রাহদ্বয়ের ক্রিয়ার নিবৃত্তি হয় না। গ্রাহ্য এবং গ্রাহক অর্থাৎ বিজ্ঞপ্তি এবং গ্রহণ করার ব্যাপারই হচ্ছে গ্রাহদ্বয়। এই গ্রাহদ্বয়ের উৎপত্তি হয় আলয়-বিজ্ঞানে যে বীজ নিহিত থাকে সেই বীজ হতে। বিজ্ঞপ্তিমাত্রতা অদ্বয় লক্ষণ-বিশিষ্ট, সুতরাং যোগীর চিত্ত যখন সেই অদ্বয় চিত্তমাত্রতায় নিবিষ্ট হয় তখনই আলয়-বিজ্ঞানে নিহিত গ্রাহদ্বয়ের বীজ বিনষ্ট হয়। এ অবস্থায় যোগীর চিত্তের কি অবস্থা হয় তা বসুবন্ধু ত্রিংশিকাকারিকার শেষ দৃটি শ্লোকে সংক্ষেপে বলেছেন-

অচিত্তোনুপলজোহসৌ জ্ঞানং লোকত্তরং চ তৎ। আশ্রয়স্য পরাবৃত্তির্ দ্বিধা দৌষ্ঠুল্যহানিতঃ।। স এবানাস্রবো ধাতুরচিন্ড্যঃ কুশলো ধ্রুবঃ। সুখো বিমুক্তিকায়োহসৌ ধর্মাখ্যোহয়ং মহামুনেঃ।।

অর্থাৎ তখন লোকোন্তর জ্ঞান উৎপন্ন হয়, তখন চিত্ত থাকে না, উপলম্ভ বা গ্রাহ্য-

গ্রাহক সম্বন্ধে বিজ্ঞান থাকেনা, দুই প্রকারের দৌষ্ঠুল্য-বিনষ্ট হওয়ায় আশ্রয়ের পরাবৃত্তি ঘটে। সে লোক হচ্ছে অনাস্রব, অচিস্ত্য, কুশল, ধ্রুব বা অচল, সুখময় এবং বিমুক্তিবিশিষ্ট। এই অবস্থাকে বলা হয় বুদ্ধের ধর্মকায়।

দৌষ্ঠুল্য দুই প্রকারের: ক্রেশাবরণীয়, এবং জ্ঞেয়াবরণীয়। দৌষ্ঠুল্য হচ্ছে আশ্রয়ের অকর্মণ্যতা। বসুবন্ধু আশ্রয়ের যে অর্থ নির্দেশ করেছেন তা হতে বোঝা যায় যে, আশ্রয় হচ্ছে ধর্মসমূহের বীজস্বরুপ আলয়বিজ্ঞান ('সর্ববীজকমালয়-বিজ্ঞানম্')। সুতরাং আলয়-বিজ্ঞানে নিহিত বীজের উৎপাদনশক্তিকেই দৌষ্ঠুল্য বলা চলে। বিজ্ঞপ্তি চিত্রমাত্রতায় নিবদ্ধ হলে এই আশ্রয়ের পরাবৃত্তি ঘটে।

পরাবৃত্তি যোগাচারের একটি পরিভাষিক শব্দ। সুতরাং এই পরাবৃত্তি কি তা বুঝতে পারলে নির্বাণের অবস্থা স্পষ্ট হবে। অসঙ্গ তাঁর সুত্রালংকারের নবম অধ্যায়ে এই পরাবৃত্তি অবস্থার বিশদ আলোচনা করেছেন। তিনি বলেছেন যে, পঞ্চেন্দ্রিয় মন বিকল্প মৈথুন প্রভৃতির পরাবৃত্তিতে পরম বিভূত্ব লাভ হয়। এই পরাবৃত্তি অবস্থাই হচ্ছে স্থায়ী নির্বাণের অবস্থা। পরাবৃত্তির সাধারণ অর্থ হচ্ছে, বৃত্তাকারে পরিভ্রমণ করে স্বস্থানে ফিরে আসা। যোগশান্ত্রে এ কথার স্পষ্ট প্রতিহ্বানি পাওয়া যায়। চিত্তের দুটি সহজ শক্তি আছে: একটি বহির্মুখী বা অনুলোম, অন্যটি, অন্তর্মুখী বা প্রতিলোম। প্রতিলোমগতি অবলম্বন করে নিজের কারণ শরীরে প্রবিষ্ট হওয়া যায়। সুতরাং এই প্রতিলোম-গতি সম্পূর্ণ হওয়া এবং পরাবৃত্ত হওয়া একই কথা। এই গতি সম্পূর্ণ হলে সাধকের সমস্ত বৃত্তি অন্তর্মুখী হয়। এই পরাবর্তনকে retroversion বা transformation বলা হয়।

#### ষষ্ঠ অধ্যায়

#### বজ্রযান ও সহজ্যান

খৃষ্টীয় সপ্তম শতকেও উত্তর ভারতে মাধ্যমিক ও যোগাচার মত প্রবল ছিল। ঐ শতকের মধ্যভাগে হিউয়ান সাং যখন নালন্দা বিশ্ববিদ্যালয়ে শীলভদ্রের নিকট যোগাচার-দর্শন অধ্যয়ন করছিলেন তখনও সেখানে তান্ত্রিক মতের প্রতিষ্ঠা হয়েছে বলে মনে হয় না। কিন্তু অন্তম শতক হতেই নালন্দা, বিক্রমশীলা, ওদন্তপুরী প্রভৃতি বিদ্যায়তনের আচার্যদের হাতে যে বৌদ্ধদর্শন পরিপুষ্টি লাভ করে অল্পকালের মধ্যেই সমস্ত প্রাচ্য ভারত ও তিব্বতকে আচ্ছন্ন করে তুলল, সে বৌদ্ধমত অভিনব।

এই অভিনব বৌদ্ধমতের সাধারণ আখ্যা দেওয়া চলে তন্ত্রযান। তন্ত্র কথার প্রকৃত অর্থ কি তা জানলেও এ কথা স্বীকার করা চলে যে তার মধ্যে এমন-সব সাধনপদ্ধতি নির্দেশ করা হয়েছে যা সাধারণের বোধগম্য নয়। সেই পদ্ধতিতে সিদ্ধপুরুষদের উপদেশ অনুসরণ করে যারা সেই পথ অবলম্বন করে ধর্মযাজন করেন তাঁরাই তার অর্থ জানেন। তন্ত্রযান বৌদ্ধমতও তাই। তার মধ্যে সাধন-বিষয়ের যেসব ইঙ্গিত আছে তা সুবোধ্য নয় এবং যে পরিভাষার সঙ্গে সে ইঙ্গিত জড়িত রয়েছে তার ব্যাবহারিক অর্থ গ্রহণ করলে কদর্থে উপনীত হতে হয়।

তন্ত্রযানের মধ্যে অন্তত তিনটি মতের সন্ধান পাওয়া যায়। এ তিনটি হচ্ছে কালচক্রযান, বজ্রযান ও সহজ্ঞযান। প্রত্যেক মতেরই গ্রন্থ ছিল, এবং সে গ্রন্থাবলী সম্পূর্ণভাবে তিব্বতী অনুবাদে সংরক্ষিত হয়েছে। কতকগুলি গ্রন্থের সংস্কৃত মূল নেপালে পাওয়া যায়। মহামহোপাধ্যায় হরপ্রসাদ শাস্রী মহাশয়ের চেন্টায় যেসব গ্রন্থ প্রকাশিত হয়েছে তার মধ্যে চর্যাচর্যবিনিশ্চয়, দোহাকোয়, অয়য়-বজ্রসংগ্রহ, গুহ্যসমাজতন্ত্র প্রভৃতি উল্লেখযোগ্য। চর্যাচর্যবিনিশ্চয়ের ভাষা প্রাচীন বাংলা। দোহাকোয়ের ভাষা অপজ্রংশ। এগুলি মৌলিক গ্রন্থ কিন্তু অন্যান্যগুলি অপেক্ষাকৃত অর্বাচীন। মৌলিক গ্রন্থগুলির মধ্যে বেশির ভাগ এখনো উদ্ধার করা বা প্রকাশ করা হয় নি। শুধু পুঁথিপত্রের সাহায্যে এসব মতের কিছু পরিচয় দেওয়া সম্ভব।

কালচক্রয়ানের একখানি পুঁথি নেপাল হতে আবিস্কৃত হয়েছে। এ পুঁথির নাম হচ্ছে লঘুকালচক্রতন্ত্ররাজটীকা। এর অন্য নাম হচ্ছে বিমলপ্রভা। এ টীকার রচয়িতা ছিলেন সুচন্দ্র। কালচক্রযানের আর-একজন প্রচারক ছিলেন অভয়াকরগুপ্ত। অভয়াকরগুপ্ত খৃষ্টীয় একাদশ-দ্বাদশ শতকের লোক, খুব সম্ভব বাঙালী এবং পাল-বংশীয় রাজা রামপালের সমসাময়িক। অভয়াকরগুপ্তের রচিত অনেক গ্রন্থের পুঁথি এখনো পাওয়া যায়। তাঁর রচিত একখানি প্রসিদ্ধ গ্রন্থ বৃদ্ধকপালতস্ত্রটীকা।

বিমলপ্রভায় কালচক্রের যে বর্ণনা রয়েছে তাতে কালচক্র সম্প্রদায়ের দার্শনিক মতের কিছু ইঙ্গিত পাওয়া যেতে পারে-

নমঃ শ্রীকালচক্রায় শ্ন্যতাকর্ণাত্মনে।

ব্রিভবোৎপত্তিক্ষয়াভাব জ্ঞানজ্ঞেয়েকমৃর্তয়ে।।

সাকারা চ নিরাকৃতির্ভগবতী প্রজ্ঞাতয়ালিঙ্গিত।
উৎপাদব্যয়বর্জিতোহক্ষরসুখো হাস্যাদিসৌখ্যোজ্ঝিতঃ।
বুদ্ধানাং জনকন্ত্রিকায়সহিতঃ ত্রৈকল্যসংবেদকঃ।

সর্বজ্ঞঃ পরমাদিবুদ্ধঃ ভগবান্ বন্দে তমেবাদ্ধয়ম্।।

অর্থাৎ কালচক্র হচ্ছেন শূ্ন্যতা এবং করুণা উভয় হতে অভিন্ন। তাঁর মধ্যে ত্রিজগতের উৎপত্তি ও ক্ষয় কিছুই নেই। জ্ঞান ও জ্ঞেয় উভয়েই সেখানে মিলিত হয়েছে। সাকার ও নিরাকার উভয় ভাবসম্পন্ন ভগবতী প্রজ্ঞা শক্তিরূপে কালচক্রের সঙ্গে সংযুক্ত। কালচক্র সৌখ্যসম্পন্ন, আর তাঁর এই সুখভাবের উৎপত্তি এবং ক্ষয় কিছুই নাই। ত্রিকাল ও ত্রিকায় তাঁরই মধ্যে নিহিত এবং তিনি সমস্ত বুদ্ধের জনকম্বরুপ। তিনি নিজে স্বর্বজ্ঞ এবং আদিবৃদ্ধ।

এ কথা আরও স্পষ্ট করে না বললে কালচক্রের অর্থ বোঝা যাবে না। মাধ্যমিক মতের আলোচনায় শূ্ন্যতা শব্দের উল্লেখ পেয়েছি। নাগার্জুর্ন বলেছেন যে শূ্ন্যতা কি তা অপরকে বোঝানো যায় না, তা নিজের সাধনার দ্বারা লাভ করতে হয়। তার প্রকৃত অর্থ নির্ণয় করতে গিয়ে তিনি বলেছেন যে শূ্ন্যতা 'প্রপঞ্চৈরপ্রপঞ্চিতম্', অর্থাৎ প্রপঞ্চ বা মায়ার দ্বারা তা কলুষিত হয় না। সেই কারণে শূ্ন্যতা নির্বিকল্প জ্ঞান, এবং তা শাস্ত, উৎপত্তিবিনাশহীন এবং 'অনানার্থ' অর্থাৎ তার নানা অর্থ হয় না।

'ত্রিকাল ও ত্রিকায়' কালচক্রের মধ্যে নিহিত বলা হয়েছে। ত্রিকাল হচ্ছে গত আগত ও গম্যমান (past, future এবং present)। কালের এই ভেদজ্ঞান লোপ পেলে চরম জ্ঞান লাভ হয়। কালচক্রের মধ্যে সেই জ্ঞান নিহিত। ত্রিকায় হচ্ছে বৃদ্ধের বিভিন্ন প্রকৃতি। মহাযানপন্থীরা ঐতিহাসিক বৃদ্ধে বিশ্বাস করতেন না। তাঁদের মতে সত্য দুই প্রকারের : পারমার্থিক এবং সাংবৃতিক বা ব্যাবহারিক। সূতরাং বৃদ্ধও দুই প্রকারের, পারমার্থিক বৃদ্ধ, যাঁকে তাঁরা বলেছেন ধর্মকায় বৃদ্ধ। সাংবৃতিক জগতের বৃদ্ধ দুরকমের : নির্মাণকায় এবং সস্তোগকায়। যখন তিনি সাধারণ ব্যক্তির শিক্ষার জন্য সূত্র অবদান প্রভৃতি ব্যক্ত করেন তখন তিনি নির্মাণকায় বৃদ্ধ ব্যতীত আর কিছুই নন। বোধিসস্থদের নিকট যখন তিনি গৃঢ় ধর্মার্থ ব্যক্ত করেন তখন তিনি সজ্যোকায়ে বিচরণ করেন এবং যখন পারমার্থিক সত্য অবলম্বন করেন তখন তিনি ধর্মকায়ে অবস্থান করেন এবং যখন পারমার্থিক সত্য অবলম্বন করেন তখন তিনি ধর্মকায়ে বিভিন্নতা সম্বন্ধে জ্ঞান তিরহিত হয় তখন যে জ্ঞান উৎপন্ন হয় তা ধর্মকায়াত্মক মনে করা যেতে পারে।

এ পর্যন্ত যা বলা হয়েছে তা হতে অনুমান করা যেতে পারে যে কালচক্র ব্রহ্মস্বরূপ। কিন্তু কালচক্র ঠিক তা নয়, কারণ পরমৃহুর্তেই কালচক্র করুণাত্মক, প্রজ্ঞারপ শক্তিসংযুক্ত এবং সমস্ত বুদ্ধের জনক বলে উল্লেখ করা হয়েছে। করুণা শব্দের অর্থ অস্পষ্ট না হলেও তা মহাযানে বিশেষ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে। বৃদ্ধ কিরূপে উৎপদ্ম হন তা বোঝাতে গিয়ে শান্তিদেব তাঁর শিক্ষাসমূচ্চয়ে বলেছেন যে, বোধিচিন্ত হচ্ছে শুক্র, করণা অর্বুদ, মৈত্রী পেশী এবং আশয় হচ্ছে ঘন। অর্থাৎ বোধিচিন্ত বৃদ্ধসৃষ্টির বীজমাত্র, তা করুণাভাবসম্পদ্ম হলেই সে সৃষ্টি আরন্ত হয়। সূতরাং কালচক্রে বোধিচিন্ত করুণাভাবসম্পদ্ম; সৃষ্টির ক্ষেব্র হচ্ছে প্রজ্ঞা। তাই লোককল্পনায় কালচক্র হচ্ছেন আদিবৃদ্ধ, প্রজ্ঞা হচ্ছেন ভগবতী। উভয়ের সন্মিলিত হয়ে লোকহিত কল্পে অসংখ্য বৃদ্ধ সৃষ্টি করেন; সেসব বৃদ্ধ হচ্ছেন সজ্ঞোগকায় ও নির্মাণকায়।

কালচক্র-সম্প্রদায়ের যেসমস্ত পুঁথি পাওয়া যায় তাতে দার্শনিক আলোচনার চেয়ে সাধন বিষয়ের কথাই বেশি।এই সাধন বিষয়ে দিন তিথি নক্ষত্র যোগ প্রভৃতির বিচার একটি প্রধান স্থান অধিকার করেছিল। অভয়াকরগুপ্ত কালচক্রাবতার নামক একখানি গ্রন্থ রচনা করেন। এ গ্রন্থে 'বার-তিথি-নক্ষত্র-যোগ-করণ-রাশি-ক্ষেত্রি-সংক্রাপ্তি' প্রভৃতির বিশদ আলোচনা করা হয়েছে। উপরস্থ গ্রন্থরচনাকালএমন পুদ্খানুপুশ্বরূপে নির্দিষ্ট হয়েছে যা হতে এ কথা মনে করা অসঙ্গত হবে না যে,

কালচক্রপন্থী সাধক গ্রহনক্ষত্রের গতি অনুসারে জীবন নিয়ন্ত্রিত করবার চেষ্টা করতেন। তাঁদের মতে সে গতি অতিক্রম করে সাধন পথে অগ্রসর হওয়া সম্ভব ছিল না। এই কারণেই হয়তো এ সম্প্রদায়কে কালচক্রযান আখ্যা দেওয়া হয়েছিল।

কালচক্রযান প্রাচীন বৌদ্ধধারা কতটা অক্ষুপ্প রেখেছিল তা বলা কঠিন। মাধ্যমিক দর্শনের ধারা যে সে সম্প্রদায় অনেক পরিমাণে অনুসরণ করেছিল তাতে কোনো সন্দেহ নেই। উপরস্থ এ কথা মনে করা হয়ত অসংগত নয় যে প্রাচীন 'ধর্মচক্রের সঙ্গে কালচক্রের একটা গৃঢ় সম্বন্ধ ছিল। বৃদ্ধ বোধিজ্ঞান লাভ করবার পর বারাণসীতে প্রথম ধর্ম প্রচার করলেন, প্রাচীন সূত্রকারেরা এই ধর্মপ্রচারকার্যকে বলেছেন-ধর্মচক্র-প্রবর্তন। সে ধর্মচক্র দ্বাদশ-অর-বিশিষ্ট। এই দ্বাদশটি অর কি, সে সম্বন্ধে সূত্রকারেরা নীরব। সূর্য যে দ্বাদশটি রাশির সঙ্গে বিশ্ব-পরিক্রমণ করেন তা প্রাচীন জ্যোতিষীরা জানতেন। সূর্যের এই পরিক্রমণ কালচক্র ব্যতীত আর কি হতে পারে?

বজ্রযানে দৃষ্টিভঙ্গি যে পৃথক এ কথা মনে করবার কোনো কারণ নেই। নেপালের বর্তমান বৌদ্ধর্মর্প্রপ্রানতঃ বজ্রযান। এ ধর্মে একটি বিরাট পূজা-পদ্ধতিকে স্থান দেওয়া হয়েছে। দেবদেবীর সংখ্যাও অনেক। এই পূজাপদ্ধতি বাদ দিলে বজ্রযান মূলতঃ অন্যান্য যান হতে পৃথক নয়। বজ্রযানের একখানি প্রামাণিক গ্রন্থ জ্ঞানসিদ্ধিতে বলা হয়েছে, 'বোধিচিন্তং ভবেৎ বজ্রং' অর্থাৎ বোধিচিন্তই হচ্ছে বজ্র। বোধিচিন্ত কি তার ইন্ধিত পূর্বেই পেয়েছি। লৌকিক অর্থে বোধিচিন্ত হচ্ছে শুক্র, এবং পারমার্থিক অর্থে চিন্তের সেই অবস্থা যা হতে বৃদ্ধত্ব লাভকরা যায়। কঠোর সাধনার দ্বারা যখন বোধিচিন্ত স্থিরস্বভাব প্রাপ্ত হয় তখন তা বজ্রের মত কঠিন, অভেদ্য ও অবিচলিত হয়। সেই কারণে যেসব মহাপুরুষেরা বৃদ্ধত্বলাভ করেছিলেন তাঁদের বজ্রধর বা বক্রসন্ত্র আখ্যা দেওয়া হয়েছিল। যে আসনে উপবিষ্ট হয়ে তাঁরা সিদ্ধিলাভ করেন তাকে বজ্রাসন বলাহয়। এ ধারণা যে খুব প্রাচীন তাতে সন্দেহ নেই, কারণ গৌতম বৃদ্ধ বোধিবৃক্ষের নীচে যে আসনে সিদ্ধিলাভ করেছিলেন তা অতি প্রাচীনকালেই বজ্রাসন আখ্যা পেয়েছিল।

বোধিচিত্ত বজ্রস্বভাবসম্পন্ন হলে সাধনার ক্ষেত্রে সাধক বোধিজ্ঞান লাভ করেন। সেই জন্যই জ্ঞানসিদ্ধি গ্রন্থের অন্যত্র বলা হয়েছে-

সর্বতাথাগতং জ্ঞানং বজ্রযানমিতি স্মৃতং।

তথাগত বা বুদ্ধেরা যে জ্ঞানলাভ করেন তাকে বলা হয় তাথাগত জ্ঞান। পারমার্থিক সত্য হচ্ছে 'তথতা', কারণ সে সত্যকে লৌকিক ভাষায় প্রকাশ করা যায় না। যাঁরা সে সত্য উপলব্ধি করেন তাঁরা হয় উপনিষদের ঋষিদের মত 'নেতি নেতি' করে, নাহয় বৌদ্ধদের মত 'তথা' বা 'সেই রকম' বলে সে সত্যের আভাস দিতে পারেন। সেই সত্য নিয়ে বুদ্ধেরা জন্মগ্রহণ করেন বলে তাঁরা 'তথাগত'। সুতরাং বজ্রযানের শেষ প্রতিপাদ্য বিষয় যদি সেই জ্ঞানই হয় তাহলে প্রাচীন বৌদ্ধর্মের সঙ্গে তার মূলতঃ কোনো প্রভেদ নেই। সে সত্য উপলব্ধি করার জন্য বজ্রযানপন্থীরা নৃতন উপায় উদ্ভাবন করেছিলেন মাত্র।

এই নৃতন সাধনপদ্ধতি ছিল তাঁদের মতে অভ্যন্ত গুহা। সেই কারণে কোনো গ্রন্থেই স্পষ্ট করে সরল ভাষায় তার ব্যাখ্যা হয়নি। এ সম্প্রদায়ের গ্রন্থে যে পরিভাষার ব্যবহার করা হয়েছে তা উদ্ধার রার বর্তমানে অসম্ভব না হলেও অত্যন্ত কষ্টসাধ্য। যতটা বৃঝতে পারা যায় তা হতে মনে হয় যে, এই নৃতন সাধনপদ্ধতিতে 'মন্ত্র মুদ্রা ও মন্ডল' প্রধান স্থান অধিকার করেছিল। প্রাকৃতিক শক্তিগুলিকে সম্পূর্ণভাবে বশীভৃত না করতে পারলে যে চরম সত্যজ্ঞান লাভ করা যায় না তাতে কোনো তান্ত্রিক সম্প্রদায়ের সাধকেরই সন্দেহ ছিল না। সেই কারণে বজ্রখানী বৌদ্ধসাধকও প্রাকৃতিক সমন্ত শক্তিকে বিকশিত করে ও তা আয়ন্তাধীন করে চরম লক্ষ্যের দিকে অগ্রসর হতেন। এই কার্যের জন্যই তাঁদের মন্ত্র মুদ্রা ও মন্ডলের প্রয়োজন হত।

মন্ত্র শব্দবীজ, সূতরাং সেই মন্ত্রকে অবলম্বন করে প্রাকৃতিক শক্তিকে উদ্বুদ্ধ করা ও আয়ন্তাধীন করা সম্ভব। এই শব্দবীজ যখন সাধকের নিকট মূর্তিপরিগ্রহ করে উপস্থিত হয় তখনই নানা দেবদেবীর সৃষ্টি হয়। শক্তির বিকাশ অসংখ্যভাবে হতে পারে, তাই দেবদেবীও অসংখ্য। এইসমস্ত দেবদেবীরা যখন আর্বির্ভৃত হন তখন তাঁরা তাঁদের গুণানুযায়ী নির্দিষ্ট স্থান গ্রহণ করেন। এইসমস্ত স্থানের সমাবেশে মন্তলের সৃষ্টি। এই মন্ডলের কেন্দ্রে উপবেশন করেন অধিষ্টাত্রী দেবতা, আর তাঁর চতুর্দিকে বৃদ্ধাকারে বহু দেবদেবী আসন গ্রহণ করেন। মন্ত্র যখন এই ভাবে মূর্ত হয়ে ওঠে তখন দেবতাদের আবাহন হয় মুদ্রায়। মুদ্রা করন্যাস মাত্র, কিন্তু তা নির্বাক সাধকের ভাবাও বটে। সেই কারণে বক্ত্রযানে মুদ্রাও বহু প্রকারের।

সকল সাধকের জন্য এক মন্ত্র কার্যকরী নয়। সাধকের গুণানুযায়ী মন্ত্রের প্রয়োজন। এই কারণে সাধকের কুল নির্ণয়ের আবশ্যক। হেবজ্রতন্ত্রে এই কুলের বিশদ্ বর্ণনা দেওয়া হয়েছে-

কুলানাং পঞ্চভূতানাং পঞ্চস্কন্ধস্বরূপিণাং। কুল্যতে গম্যতেহনেনেতি কুলমিত্যভিধীয়তে।

প্রাচীন বৌদ্ধমতে পঞ্চস্কন্ধই হচ্ছে সংসারের বীজস্বরূপ। এই পঞ্চস্কন্ধ যতক্ষণ নষ্ট না হয় ততক্ষণ পুনর্জন্ম সংসার ও দুঃখকষ্ট।পঞ্চস্কন্ধ ক্ষিতি-অপ্-তেজ-মরুৎ-বোমের সৃক্ষাবস্থা। এইপঞ্চস্কন্ধাত্মক শক্তিই হচ্ছে কুল, আর সেই কুলকে অতিক্রম করে অগ্রসর হওয়া সম্ভব নয় বলেই সাধক তাকে অবলম্বন করে অগ্রসর হন। সূতরাং তাঁর অন্তর্নিহিত কর্মবীজের ম্বারাই কুলের স্বরূপ নির্দিষ্ট হয়।

পঞ্চকুলের নাম বন্ধ্র পদ্ম কর্ম তথাগত ও রত্ন। এই পঞ্চকুলের অন্য নামও আছে—

বজ্ঞ = ডোম্বি
পদ্ম = নটী
কর্ম = রজকী
তথাগত = ব্রহ্মাণী
রত্ম = চন্ডালী

এই পঞ্চকুল পরিণতি লাভ ক'রে পঞ্চবুদ্ধ-শক্তিতে পর্যবসিত হয়। এই পঞ্চবুদ্ধ বা তথাগতের নাম যথাক্রমে বৈরোচন অক্ষোভ্য রত্মসম্ভব অমিতাভ ও অমোঘসিদ্ধি। যিনি সামর্থ্যানুযায়ী দীক্ষা পেয়ে সাধনায় অগ্রসর হন এবং এই কুল লাভ করেন তাঁকে কুলীন বলা হয়। সূতরাং বদ্ধুযানে এই কুলীন ব্যতীত অন্য কেউ পরমার্থ লাভ করতে পারেন না।

সহজ্বান বজ্রযানেরই শেষ ভাগ। কারণ উভয়ের মধ্যে যথেষ্ট যোগ রয়েছে। সহজ্ববানের প্রাচীন শাস্ত্র বেশির ভাগ তিব্বতী অনুবাদে সংরক্ষিত আছে। কয়েক খানি মূল গ্রন্থ নেপাল থেকে আবিষ্কৃত হয়েছে ও প্রকাশিতও হয়েছে। হরপ্রসাদ শাস্ত্রী মহাশয় যে প্রাচীন বৌদ্ধ গানগুলি চর্যাপদ নামে প্রকাশ করেছিলেন সেগুলি বৌদ্ধ সহজ্বপন্থীদের গান। এই সব গানের রচয়িতা আর্যদেব ভূসুকু কাহ্ন সরহ লুই

প্রভৃতি আচার্যগণ তিব্বতী সাহিত্যে সিদ্ধাচার্য নামে উল্লিখিত হয়েছেন। সুতরাং এ কথা অনুমান করা অসংগত হবে না যে এই সিদ্ধাচার্যদের হাতেই সহজ্বযান গড়ে উঠেছিল।

চর্যাপদগুলি খৃস্টীয় দশম-একাদশ শতকের বাংলা ভাষায় রচিত। তার মধ্যে সাধনপদ্ধতি সম্বন্ধে যেসব ইঙ্গিত রয়েছে তা এমন-একটি পরিভাষার মধ্যে আবদ্ধ যা স্পষ্ট বোঝা যায় না। তবে সে সাধনপদ্ধতি যে সহজযানের তাতে সন্দেহ নাই। ক্যেকটি পদ উদ্ধৃত করে দিলেই একথা বোঝা যাবে—

- কাহ্ন বিলসঅ আসবমাতা।
   সহজ নলিনীবন পইসি নিবিতা।।(৯।৪)
- = কাহ্নু সহজরূপ পদ্মবনে প্রবেশ করে মধুপানে মত্ত হয়ে এক মনে বিলাস করছেন।
  - ২. ভুসুকু ভণই মই বুঝিঅ মেলেঁ। সহজানন্দ মহাসুখ লীলেঁ।।(২৭।১০)
- = ভূসুকু বলছেন, আমি সহজানন্দরূপ লীলা দ্বারা মিলন কাকে বলে বুঝতে পেরেছি।
  - ত. যুমই ন চেবই সপরবিভাগা।
     সহজ নিদালু কাহ্নিলা লাকা।।
     চেঅণ ন বেঅন ভর নিদ গেলা।
     সঅল মুকল করি সুহে সুতেলা।।(৪২।৪)
- = কাহ্নু সহঁজ্ব নিদ্রায় অভিভৃত, তিনি আত্মপর-বিভাগ চিন্তা করছেন না। তাঁর চেতনা বেদনা কিছুই নেই। তিনি সমস্ত হতে মৃক্ত হয়ে নির্ভয়ে ঘুমিয়েছেন।
  - অদভূঅ ভবমোহ রে দিসই পর অপ্পণা।
     এ জ্ঞা জলবিম্বাকারে সহজে সূণ অপণা।। (৩৯।৬)
- = ভবমোহ অদ্ভুদ, এর দ্বারা আত্মপর সমস্ত দেখা যায়। কিন্তু জ্গাৎ জলবিস্বাকার, আত্মা শূন্য, সহজের দ্বারা বোঝা যায়।
  - ৫. চীঅ থির করি ধরহরে নাই।
     আন উপায়ে পার ণ জাই।।
     নৌবাহী নৌকা টাণঅ গুণে

# মেলি মেলি সহজে জাউ ণ আণে।। (৩৮। ৪-৬)

- = হে নাবিক, চিন্ত স্থির করে নৌকা চালনা করো। অন্য উপায়ে পারে যাওয়া যায় না। নৌবাহী নৌকার গুণ টানো। সহজের কিনারা ঘেঁষে যাও, অন্য পথে যেয়ো না।
  - ৬. চীঅ সহজে শৃণ সংপুনা। কান্ধবিয়োএঁ মা হোহি বিসনা।।(৪২।২)
- = সহজের দ্বারা চিত্ত শূন্য-সম্পূর্ণ হয়েছে। সূতরাং স্কন্ধ বা সংস্কার বিনষ্ট হয়েছে বলে বিষণ্ণ হোয়ো না।
  - ৭. সহজ মহাতরু ফরিঅ এ তেলোএ। (৪৩।১)
- = ত্রৈলোক্যে সহজরূপ মহাতরু স্ফুরিত হয়েছে।

এইসমস্ত উক্তি হতেই স্পষ্ট বোঝা যায় যে, 'সহজ' এমন একটা অবস্থা যা পেলে সাধকের মায়িক জগতের জ্ঞান সম্পূর্ণ নষ্ট হয়। তখন আর আত্মপর ভেদজ্ঞান থাকে না, সংস্কার বিনষ্ট হয়, ভবমোহ বিলুপ্ত হয় এবং শূন্যতা-জ্ঞান লাভ হয়। সে অবস্থা যে সুখে পর্যবসিত হয় তা হচ্ছে সহজ সুখ। সাধক তখন সেই সুখে তন্ময় হয়ে উন্মন্তবৎ অবস্থান করেন, বহির্জগতের কিছুই তাঁকে সেই সুখ হতে বিচ্যুত করতে পারে না। সে অবস্থা না লাভ করতে পারলে সাধকের মুক্তিলাভ হয় না।

এই 'সহজ'ই চর্যাপদের নানা স্থানে কখনো স্পষ্ট কখনো বা অস্পষ্ট ভাষায় বর্ণিত হয়েছে। কিন্তু এ পথের কথা আরও বিশদভাবে বলা হয়েছে দোহাকোষ নামক গ্রন্থে। এ পর্যন্ত তিনখানি সম্পূর্ণ দোহাকোষ পাওয়া গিয়েছে: তিল্লোপাদ, সরহপাদ ও কাহন্পাদের। তিনজনেই ছিলেন সহজসিদ্ধ। দোহাকোষের ভাষা অপভ্রংশ বা দশম-একাদশ শতকে প্রচলিত প্রাকৃত। এই দোহাকোষগৃলি হতেই সহজ্বানের পরিচয় দেবার চেষ্টা করব।

সহজ্যানে বাহ্য অনুষ্ঠানের কোনো স্থান ছিল না। সেই জন্য সরহপাদের দোহাকোষে ব্রাহ্মণ যাজ্ঞিক একদন্ডী ত্রিদন্ডী জটাধারী ক্ষপণক প্রভৃতি প্রত্যেককেই উপহাস করা হয়েছে। এ পথের বৌদ্ধ সাধক পূজা অর্চনা বা মন্ত্রজ্ঞপ কিছুতেই বিশ্বাস করবেন না-

অইরিএই উদ্দুলিঅ চ্ছারেঁ।
সীসসু বাহিঅ এ জড় ভারেঁ।।
ঘরহী বইসী দীবা জালী।
কোণেহিঁ বইসী ঘন্ডা চালী।।
অক্থি নিবেসী আসন বন্ধী।
কর্মেইঁ খুসখুসাই জণ ধন্ধী।।

অর্থাৎ মিথ্যাচারী জটাভার ও ভস্মলেপনে শিষ্যকে বিপথে চালনা করে। ঘরের কোণে বসে প্রদীপ জ্বেলে ঘন্টা চালনা করে মিথ্যা পূজা করতে শেখায়। চক্ষু স্থির করে আসন-বদ্ধ হয়ে ধন্ধজনেরা কানে মিথ্যা খুসখুস করে মন্ত্র দেয়।

যেসব বৌদ্ধেরা প্রব্রজ্যা গ্রহণ করে এবং সূত্রান্ত বা শাস্ত্রপাঠে সময় অতিবাহিত করে তারাও মোক্ষলাভ করে না। এমনকি মহাযান-পন্থাও সে পথের সহায়ক নয়। ধ্যান-ধারণাতেও মোক্ষলাভ হয় না—

> মোক্ষ কি লম্ভই ঝাণ পবিট্রো। কিন্তহ কিজ্জই কিন্তহ ণিবেজ্জঁ। কিন্তহ কিজ্জই মন্তহ সেঝাঁ।।

প্রব্রজ্যা, শাস্ত্রপাঠ, মন্ত্রজ্প, পূজা অর্চনা প্রভৃতি সমস্তই যখন নিরর্থক তখন কিসে মোক্ষলাভ হয় ? সরহপাদ বেশ স্পষ্ট ভাষাতেই সে কথার উত্তর দিয়েছেন-

জহি মণ পবণ ণ সঞ্চরই রবি সসি ণাহ পবেস।
তহি বঢ় চিন্ত বিসাম করু সরহেঁ কহিঅ উএস।।
এক্কু করু রে মা করু বেগ্নি জাণে ণ করহ বিগ্ন।
এহ তিহুঅণ সৃঅল মহারাএঁ এক্কু করু বর।।
আই ণ অন্ত ণ মজ্ঝ ণউ ভব ণউ ণিব্বাণ।
এহু সো পরম মহাসূহ ণউ পর ণউ অপ্পাণ।।
ইন্দিঅ জখু বিলঅ গউ ণ ঠিউ অল্প-সহাবা।
সো হলে সহজ তণু ফুড় পুচ্ছহি গুরু পাবা।।

সরহের উপদেশ হচ্ছে— যেখানে মন-পবন সঞ্চারণ করে না, রবিশশী প্রবেশ করেনা, সেখানে চিন্তকে বিশ্রাম করতে দাও। সমস্তই এক। 'দুই' বা ভেদজ্ঞান পোষণ করো না; যান বা পথও এক। সমস্ত ত্রিভুবন এই একেই পূর্ণ। আদি অন্ত বা মধ্য কিছুই নেই, জন্ম নেই, নির্বাণও নেই। পরমমহাসুখই একমাত্র সত্য, আত্মপর নেই। যখন ইন্দ্রিয়শক্তি বিলুপ্ত হয়, আত্মজ্ঞানের স্থিতি নম্ট হয়, তখনই সহজকায়ের স্ফ্ র্তি হয়। এ রহস্য গুরুকে জিজ্ঞাসা করে পাওয়া যায়।

এই সহজ জ্ঞান উৎপন্ন হলে পঞ্চস্কন্ধ ও ষড়ায়তন সমস্তই বিলুপ্ত হয়। ভাব এবং অভাব কিছুই থাকে না। শূন্যতা ও করুণা উভয়ে সম্পূর্ণভাবে মিলিত হয়ে সমরস উৎপন্ন করে। চিত্ত শূন্যতা-জ্ঞানের দ্বারা উদ্ভাসিত হয়। এই অবস্থাকে অদ্বয় অবস্থা বলা হয়। সেই অবস্থায় কালজ্ঞান তিরোহিত হয়, আদি বা অন্ত থাকে না। তখন আত্মা জ্ঞাৎ প্রভৃতি সমস্তই একাকার হয়। সিদ্ধ তিল্লোপাদ বলেছেন যে এই অবস্থায়—

হঁউ জগু হঁউ বুদ্ধ হঁউ নিরঞ্জণ। হঁউ অমনসিআর ভবভঞ্জণ।।

= আমিই জ্গাৎ, আমিই বুদ্ধ আমিই নিরঞ্জন, আমিই ভবভঞ্জক অমনসিকার।

এই কথা স্পষ্ট করে বোঝাবার জন্য বৌদ্ধ টীকাকার গীতার অনুরূপ শ্লোক উদ্ধৃত করেছেন-

> মন্তবা হি জ্ঞাৎ সর্বং মন্তবং ভূবনত্রয়ং। ময়া ব্যাপ্তমিদং সর্বং নান্যময়ং দৃশ্যতে জ্ঞাৎ।।

অর্থাৎ জ্ঞাৎ আমা হতে উদ্ভূত, ত্রিভূবন আমা হতেই উৎপন্ন;সমস্তই আমার দ্বারায় পরিপূর্ণ, আমি ব্যতীত আর কিছুই নাই।

একথা হতে স্পষ্ট বোঝা যায় যে, সিদ্ধাচার্যদের 'সহজ্ঞান' ছিল 'সোহহংজ্ঞানে'রই অনুরূপ। এখানেই বৌদ্ধ ও ব্রাহ্মণের পুনর্মিলন ঘটেছে।

এখানে সহজসিদ্ধ সরহপাদ উপনিষদের বাণীও উদ্ধৃত করেছেন। তিনি বলেছেন যে সহজজ্ঞান লাভ হলে অলীক ধর্মসমূহ (=বহির্জগতের যাবতীয় গুণ) মহাসুখে এমনভাবে বিলীন হয় যেমন জলে লবণ মিলিয়ে যায়—

# অলীও ধন্ম মহাসুহ পইসই। লবণো জিম পাণহি বিলিজ্জই।।

এ উক্তি উপনিষদের উক্তি। 'স যথা সৈন্ধবখিল্য উদকে প্রাপ্ত উদকমেবানুলীয়েত'— অর্থাৎ ব্রহ্মজ্ঞান লাভ হলে সমস্তই জলে লবণ মিলিয়ে যাবার মত ব্রহ্মে মিলিয়ে যায়।

ব্রহ্মজ্ঞান যেমন তুরীয় অবস্থা সহজ্ঞঞানও সেইর্প চতুর্থ এবং চরম আনন্দ। চার প্রকারের আনন্দ হচ্ছে: প্রথমানন্দ, পরমানন্দ, বিরমানন্দ ও সহজানন্দ। সাধকের অনুভৃতির চারটি স্তর আছে। প্রত্যেক স্তরেই বিশেষ আনন্দ অনুভৃত হয়। চতুর্থ স্তরই চরম, এবং সেই স্তরের আনন্দই হচ্ছে সহজানন্দ।

সরহপাদ এই চরমাবস্থা এমন সুন্দর উপমাবহুল ভাষায় ব্যক্ত করেছেন যা সাহিত্য হিসাবেও মনকে আকৃষ্ট করে—

অদ্দঅ চিত্ততক্রঅরহ গউ তিহুঅণেঁ বিখার।
কর্ণা ফুল্লীফল ধরই ণাউ পরস্ত উআর।।
সুগ্ধ তরুবর ফুল্লিঅউ করুণা বিবিহ বিচিত্ত।
তহি আলমূল জো করই তসু পড়িভজ্জাই বাহ।
এক্বেম্বী এক্কেবি তরু তেঁ কারণে ফল এক্ক।
এ অভিগ্গা জো মূণই সো ভবণিকাণ বিমুক্ক।।

= অত্বয় চিন্ততর্বর ত্রিভুবনে বিস্তার লাভ করেছে। সে তরু করুশার্প ফুলফলে সুশোভিত, আপন-পর নেই। শূন্য তরুবরের যে করুণা-ফুল ফোটে তা বিচিত্র। সে তরুর মূল শাখা কিছুই কল্পনা করা যায় না। সে তরু একমাত্র বৃক্ষ, সেই কারণে তার ফলও একটি। এই অভিন্ন তরুকে যে জানে সেই ভব নির্বাণ হতে মুক্তিলাভ করে।

ইতিপূর্বে আমরা হীনযান মহাযান কালচক্রযান বজ্রযান সহজ্ঞযান প্রভৃতি যানের কথা বলেছি এবং হীনযান ও মহাযানের কয়েকটি সাম্প্রদায়িক মতবাদও আলোচনা করেছি। কিন্তু বর্তমান কালে আমরা নানা যান ও সম্প্রদায়গুলিকে যেরূপ সীমাবদ্ধভাবে দেখি, সেগুলি ততটা সীমাবদ্ধ ছিল বলে মনে হয় না। তার কারণ ভারতবর্ষের কোনো ধর্মই দর্শনসর্বস্ব নয়। সাধনপন্থাই ছিল ধর্মের প্রধান অঙ্গ, আর এই সাধনপন্থায় সাম্প্রদায়িক ভেদের অবকাশ অত্যন্ত কম, অধিকার-ভেদই সেখানে একমাত্র ভেদ। সে জন্য নানা বৌদ্ধসম্প্রদায়ের মধ্যে যে একটা ঐক্য ছিল এ কথা মনে করা অসম্ভব নয়।

সদ্ধর্মপুন্ডরীক মহাযান বৌদ্ধদের একখানি অতি প্রাচীন প্রামাণিক গ্রন্থ। এ গ্রন্থ খৃষ্টীয় প্রথম শতকের পূর্বেই রচিত হয়েছিল বলে মনে হয়। এ গ্রন্থে যে বুদ্ধবচন উদ্ধৃত হয়েছে তা প্রণিধানযোগ্য—

এক হি যান নয়শ্চ একঃ
একা চেয়ং দেশনা নায়কানাম্।
উপায়কৌশল্য মমেবরূপং
যন্ত্রানি যানান্যপদর্শয়ামি।।

অর্থাৎ যান এক, আচারও এক; নায়কের উপদেশও এক। উপায়কৌশল্যের ভেদই একমাত্র ভেদ।

নাগার্জুনও বলেছেন—

ধর্মধাতোরসংভেদাৎ ধ্যানভেদোহস্তি ন প্রভো। যানত্রিতয়মাখ্যাতং ত্বয়া সন্ত্রাবতারতঃ।।

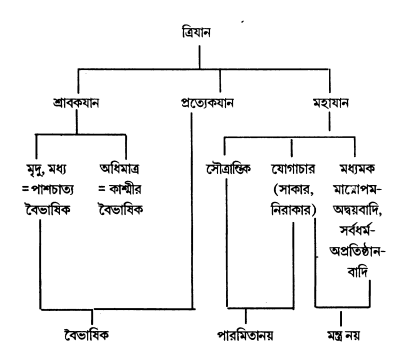
অর্থাৎ ধর্মধাতু বা পারমার্থিক অবস্থায় কোনো প্রভেদ নেই, সেই কারণে ধ্যান-মার্গেও কোনো ভেদ নেই। শুধু জীবের সুবিধার জন্য ত্রিযান প্রচারিত হয়েছে।

অন্যত্র বৃদ্ধবচন হিসাবে উদ্ধৃত হয়েছে— যানানাং নাস্তি বৈ নিষ্ঠা যাবচ্চিত্তং প্রবর্ততে। পরাবৃত্তে তু বৈ চিত্তে ন যানং নাপি যায়িনঃ।।

অর্থাৎ যতক্ষণ চিত্ত আছে ততক্ষণই যানের প্রয়োজন; প্রকৃত পক্ষে যান বলে কিছু নেই। চিত্ত পরাবৃত্তি লাভ করলে যানও থাকে না, যান অনুসরণ করাও থাকে না।

খৃষ্টীয় দ্বাদশ শতকের একজন বৌদ্ধসাধক, অদ্বয়বজ্ঞ, তাঁর তত্ত্বরত্মাবলী নামক গ্রন্থে নানা যানের কথা আলোচনা করে সর্ব-বৌদ্ধ-সমন্বয়ের পথ নির্দেশ করেছেন। তিনি বলেছেন যে, সাধারণতঃ মনে করা হয় যে যান তিন প্রকার: শ্রাবকযান প্রত্যেকযান ও মহাযান। এই তিনটি যান চারটি ধারায় বিভক্ত: বৈভাষিক সৌত্রান্তিক যোগাচার ও মধ্যমক। শ্রাবকযান ও প্রত্যেকযান বৈভাষিক ধারাকে অবলম্বন করে প্রচারিত হয়েছে। শ্রাবকযান তিন রকমের: মৃদু মধ্য ও অধিমাত্র। পাশ্চাত্য বৈভাষিক হচ্ছে মৃদু-মধ্য এবং কাশ্মীর বৈভাষিক হচ্ছে অধিমাত্র।

মহাযান দ্বিবিধ: পারমিতানয় ও মন্ত্রনয়। সৌত্রান্তিক যোগাচার ও মধ্যমক পারমিতানয়কেই প্রচার করেছে। মন্ত্র নয় শুধু যোগাচার ও মধ্যমক অবলম্বন করে প্রচারিত হয়েছে। যোগাচার দুই প্রকারের: সাকার ও নিরাকার, এবং মধ্যমকও দ্বিবিধ: মায়োপমঅদ্বয়বাদি এবং সর্বধর্মাপ্রতিষ্ঠানবাদি।



এ সমস্ত আলোচনার পর অন্বয়বজ্র দেখিয়েছেন যে পরমার্থ লাভ শুধু মহাযান অবলম্বন করেই হয়। তাহলে শ্রাবকযান ও প্রত্যেকযান শিক্ষা দিবার কি প্রয়োজন ছিল? তার উত্তরে অন্বয়বজ্র বলেছেন—'মহাযানপ্রাপনার্থং এব শ্রাবকপ্রত্যেকযান-সোপাননির্মাণাৎ' অর্থাৎ মহাযানে পৌছবার জন্য অন্য দুই যান হচ্ছে সোপান মাত্র। এ মতের স্বপক্ষে তিনি বুদ্ধবচনও উদ্ধৃত করেছেন—

আদিকার্মিকসত্বস্য পরমার্থাবতারণে উপায়স্ত্বয়ং সম্বুদ্ধৈঃ সোপানমিব নির্মিতঃ

\*\*\*\*\*\*

#### পবিশিষ্ট

#### ১. পালি বৌদ্ধ সাহিত্য

#### থেরবাদ

# সিংহল, চট্টগ্রাম, ব্রহ্মদেশ, শ্যামদেশ, কাম্বোডিয়া

পালি সাহিত্যে যে কিম্বদন্তী লিপিবদ্ধ হয়েছে তা বিশ্বাস করলে বলতে হবে যে বুদ্ধের মৃত্যুর অব্যবহিত পরেই রাজগৃহে বৈভার পর্বতে সপ্তপর্ণী নামক গুহায় বৌদ্ধচার্যদের প্রথম সমিতি আহুত হয়। এই সমিতিতে বুদ্ধবচন সংগ্রহ ও রক্ষা করবার প্রথম চেষ্টা হয়। বুদ্ধের শিষ্যদের মধ্যে আনন্দ যেসমস্ত সূত্র বিবৃত করেন তাকে 'সুত্রপিটক' (পালি সুত্তপিটক) আখ্যা দেওয়া হয়। উপালি সমস্ত 'বিনয়পিটক' বিবৃত করেন।

প্রায় দু শ বছর পরে মৌর্যবংশীয় রাজা অশোকের সময় তৃতীয় বৌদ্ধ সমিতি আহুত হয়। এই ব্যাপারে প্রধান উদ্যোক্তা ছিলেন অশোকের গুরু মোগ্গলিপুত্ত তিস্স (= মৌদগল্যপুত্র তিষ্য)। এই সভায় সুত্তপিটক ও বিনয়পিটকের পুনরাবৃত্তি হয় এবং অভিধম্মপিটক প্রথম প্রচারিত হয়। অভিধর্মন পিটকের শেষ গ্রন্থ কথাবখু (= কথাবস্তু) তিস্স নিজে সঙ্কলন করেন।

তিস্সের অন্যতম শিষ্য মহিন্দ (মহেন্দ্র) অশোকের আদেশে এই ত্রিপিটক, সুত্ত বিনয় ও অভিধন্ম, নিয়ে সিংহলে ধর্মপ্রচার করতে যান। সে দেশে বৌদ্ধধর্ম সুপ্রতিষ্ঠিত হলে খৃস্টপূর্ব প্রথম শতকে সিংহলের রাজা বট্টগামিনীর ির্দেশে এই ত্রিপিটক প্রথম লিপিবদ্ধ হয়। সিংহলে এই ত্রিপিটকের মধ্যে বিনয় প্রধান, সুত্তপিটক দ্বিতীয় এবং অভিধন্ম তৃতীয় স্থান অধিকার করে। এই ত্রিপিটক হচ্ছে বুদ্ধবচন; এ ছাড়া পালিভাষায় আরও গ্রন্থ আছে, সেগুলি পরবর্তীকালে রচিত হয়েছিল।

১. বিনয়পিটক। তিনভাগে বিভক্ত : ক. সুত্তবিভঙ্গ, খ. খন্দক, এবং গ.

#### পরিবারপাঠ।

ক. সুত্তবিভঙ্গের প্রধান অঙ্গ হচ্ছে পাতিমোক্খ বা পাটিমোক্খ। ভিক্ষু এবং ভিক্ষুণীর আচার-ব্যবহার নিয়ন্ত্রিত করবার জন্য পাটিমোক্ষে ২২৭টি অনুশাসন লিপিবদ্ধ হয়েছে। এই অনুশাসনগুলির ব্যাখ্যা করবার জন্যই সুত্তবিভঙ্গ লিখিত। সুত্তবিভঙ্গ দুই ভাগে বিভক্ত: ১. মহাবিভঙ্গ—ভিক্ষুদের আচার-ব্যবহারের আলোচনা। ২. ভিক্ষুণী-বিভঙ্গ—ভিক্ষুণীদের আচার-ব্যবহার সম্বন্ধীয় আলোচনা।

খ. খন্দক দুইভাগে বিভক্ত : ১. মহাবগ্গ—ভিক্ষু ও ভিক্ষুণীদের বিনয় সম্বন্ধীয় প্রধান বিষয়গুলির বিশদ্ বর্ণনা। ২. চুল্লবগ্গ—বিনয় সম্বন্ধীয় ক্ষুদ্র ব্যাপারগুলির আলোচনা। সুত্তবিভঙ্গ পাটিমোক্খ অবলম্বন করে লিখিত, খন্দক কম্মবাচা অবলম্বন করে লিখিত। কম্মবাচা ভিক্ষু-ভিক্ষুণীর দৈনিক কার্যাবলী। নিয়ন্ত্রণ করবার নিয়মাবলী।

- গ. পরিবারপাঠ— বিনয় সম্বন্ধীয় প্রশ্নোত্তরমালা, সূচী, পরিশিষ্ট ইত্যাদি।
- ২. সুত্তপিটক। বৌদ্ধধর্মের প্রচার ও প্রতিষ্ঠার জন্য নানা বুদ্ধবচন ও বুদ্ধপ্রোক্ত ঘটনা পরম্পরায় এই গ্রন্থ গঠিত। সুত্তপিটক পাঁচ ভাগে বিভক্ত—

ক. দীঘনিকায় (= দীর্ঘনিকায়);এই নিকায়ে যেসমস্ত সূত্র সন্নিবিষ্ট হয়েছে, সেগুলি হচ্ছে: বন্ধজালসুত্ত, সামঞ-ফলসুত্ত, অম্বঠ্টসুত্ত, সোনদন্ত, কূটদন্ত, মহাবলি, জালিয়, কস্সপসীহনাদ, পোঠ্ঠপাদ, সুভ, কেবড্ড, লোহিচ্চ, তেবিজ্জ, মহাপদান, মহাপরিনিব্বাণ, মহাসুদস্সন, জনবসভ, মহাগোবিন্দ, মহাসময়, সক্তপঞ্হ, মহাসতিপঠ্ঠান, পায়াসি, পাটিক, উদুম্বরিক সিহনাদ, চক্কবন্তিসিহনাদ, অগ্গঞঞ, সম্পসাদনীয়, পাসাদিক, লক্ষণ, সিংগালোবাদ, আতনাটিয়, সংগীতি, এবং দসুত্তর।

খ. মজ্ ঝিম নিকায় (= মধ্যম) তিন ভাগে বিভক্ত, প্রত্যেক ভাগে পঞ্চাশটি সুত্ত আছে।

গ. সংযুত্ত নিকায় (= সংযুক্ত)। সংযুক্ত পাঁচটি বর্গে বিভক্ত। বর্গগুলির নাম—সগাথবর্গন, নিদান, খন্ধ, সড়ায়তন, মহাবর্গন। প্রত্যেক বর্গেই দশ-বারোটি সুত্ত আছে।

ঘ. অংগুত্তর নিকায়। অংগুত্তর ১১টি ভাগে বিভক্ত। প্রত্যেক ভাগকে নিপাত বলা হয়। নিপাতগুলি বৌদ্ধর্মের মূলসূত্রগুলির সংখ্যানুযায়ী রচিত। ১১টি নিপাত আছে: এক-নিপাত, দুক, তিক, চতুক্ক, পঞ্চক, ছক্ক, সত্তক, অট্টক, নবক, দশক, একাদশক। দুক-নিপাতে দু রকম পাপের কথা রয়েছে— যে পাপের ফল এ জীবনে ভোগ করতে হয়, এবং যার ফল পর জীবনে ভোগ করা হয়। ত্রিক-নিপাতে কায়বাক্চিত্ত সম্বন্ধীয় তিন রকম পাপের কথা রয়েছে। সমস্ত নিপাতগুলিই এই নিয়ামানুসারে লিখিত।

ঙ. খুন্দক নিকায় (ক্ষুদ্রক)। খুদ্দক নিকায় ১৬ খানি বিভিন্ন গ্রন্থের সমষ্টি: খুদ্দক পাঠ, ধন্মপদ, উদান, ইতিবৃত্তক, সুত্তনিপাত, বিমানবশ্বু, পেতবশ্বু, থেরগাথা, থেরিগাথা, জাতক, মহানিদ্দেস, চুল্লনিদ্দেস, পটিসম্ভিদামগৃগ, অপদান, বুদ্ধবংস, চরিয়পিটক। এই গ্রন্থগুলির মধ্যে ধন্মপদ, ইতিবৃত্তক সুত্তনিপাত, থেরগাথা, থেরিগাথা ও জাতক প্রসিদ্ধ ও প্রাচীন।

৩. অভিধস্মপিটক। অভিধস্মপিটকেথেরবাদ সম্প্রদায়ের দার্শনিক মতবাদ বিবৃত হয়েছে। এ পিটকে সাতখানি গ্রন্থ আছে ১. ধন্মসংগণি, ২. বিভঙ্গ, ৩. কথাবখু, ৪. পুগ্গল পঞ্জঞ্জি, ৫. ধাতু-কথা, ৬. যমক, ৭. পঠ্টান।

যেসমস্ত প্রাচীন পালিগ্রন্থ ত্রিপিটকের অন্তগর্ত নয় তন্মধ্যে মিলিন্দপঞ্হো উল্লেখযোগ্য। বৌদ্ধ সাহিত্য ও দর্শনের ইতিহাসের দিক দিয়ে এ গ্রন্থের মূল্য

# পিটকান্তর্গত অনেক গ্রন্থের চেয়েও বেশি।

8. টীকা। পালি ত্রিপিটকের টীকাকারদের মধ্যে তিন জনের নাম উল্লেখযোগ্য—বুদ্ধদন্ত বুদ্ধঘোষ ও ধর্মপাল। বুদ্ধদন্ত ছিলেন দাক্ষিণাত্যে চোলদেশের উরগপুরের লোক, বুদ্ধঘোষের সমসাময়িক। উভয়েই খৃস্টীয় পঞ্চম শতকে বর্তমান ছিলেন।বুদ্ধঘোষের জন্ম মগধে, বৌদ্ধধর্ম গ্রহণ করবার পর সিংহলে যান। ধর্মপালও তামিল দেশ হতে সিংহলে যান। এইসমস্ত টীকাকারদের মধ্যে বুদ্ধঘোষই সর্ব-প্রধান।

বুদ্ধঘোষ বিনয় ও অভিধন্মের টীকা রচনা করেন। এইসমস্ত টীকার মধ্যে অভিধন্মাবতার, রূপার্পবিভাগ, বিনয়বিনিচ্চয় ও উত্তরবিনিচ্চয় উল্লেখযোগ্য। প্রথম দুখানি অভিধন্ম ও অন্য দুখানি বিনয়পিটকের নানা বিষয় অবলম্বনে রচিত।

বুদ্ধঘোষ যে একজন বড় পশ্তিত ছিলেন তাতে সন্দেহ নাই, কারণ তিনি যেসব টীকা রচনা করেছিলেন সেগুলি টীকার চাইতেও অনেক বেশি মূল্যবান। তাঁর প্রত্যেক গ্রন্থের মধ্যে সমস্ত ত্রিপিটক সম্বন্ধে গভীর জ্ঞানের খোঁজ পাওয়া যায়। তাঁর প্রথম গ্রন্থ বিসুদ্ধিমগ্গ (= বিশুদ্ধিমার্গ) সমস্ত ত্রিপিটক অবলম্বনে লিখিত। থেরবাদ সম্প্রদায়ের বৌদ্ধধর্ম সম্বন্ধে এ গ্রন্থের মূল্য সর্বাপেক্ষা বেশি। বুদ্ধঘোষের আর একখানি প্রধান গ্রন্থ সমস্তপাসাদিকা হচ্ছে সমগ্র বিনয়পিটকের বিস্তৃত টীকা। এ গ্রন্থে শুধু যে বিনয় সম্বন্ধীয় নানা বিষয়েরই আলোচনা করা হয়েছে তা নয়। বৌদ্ধসংঘের প্রাচীন ইতিহাস সম্বন্ধেও অনেক ঘটনার উল্লেখ করা হয়েছে। বিনয়ান্তর্গত পাটিমোক্খের উপর বুদ্ধঘোষ পৃথক টীকা রচনা করেন, এ টীকার নাম কংখাবিতরনী।

বুদ্ধঘোষ সুত্তপিটকের নানা নিকায়ের ব্যাখ্যা করেছেন। তাঁর রচিত দীঘ-নিকায়ের টীকার নাম সুমঙ্গল-বিলাসিনী, মজ্ম, মজ্ঝিম নিকায়ের টীকা হচ্ছে পপঞ্চ-সুদনী, সংযুক্ত নিকায়ের টীকা—সারখপকাসনী, অঙ্গুত্তর নিকায়েব টিকী
- মনোরথপূরনী; বুদ্ধঘোষ খুদ্দক-নিকায়ের মাত্র তিনখানি গ্রন্থের টীকা রচনা
করেন—খুদ্দক পাঠের টীকা হচ্ছে প্রমখজোতিক, ধম্মপদের টীকা—ধম্মপদশ্ব
কথা এবং সৃত্তনিপাতের—সৃত্তনিপাতত্থকথা।

বুদ্ধঘোষ অভিধন্মপিটকের যে টীকা লেখেন তার নাম অপ্থশালিনী। এ ছারা জাতক প্রভৃতি অন্যান্য গ্রন্থেরও বুদ্ধঘোষের নামাঙ্কিত টীকা পাওয়া যায়, তবে সেসব টীকার রচনা-ভঙ্গী দেখে মনে হয় যে সেগুলি খুব সম্ভব বুদ্ধঘোষ নামধারী অন্য কোন ব্যক্তির রচনা।

ধন্মপাল, বিমাববত্মু, পেতবত্মু, থেরগাথা ও থেরিগাথার টীকা রচনা করেন। এ ছাড়া চরিয়াপিটকের পরমত্মদীপনী নামক টীকাও লেখেন। তবে এসব রচনা বুদ্ধাঘোষের টীকার তুলনায় অনেক কম মূল্যবান।

পালি ভাষায় রচিত ব্যাকরণ ও অন্যান্য গ্রন্থের কথা বাদ দিলেও মহাবংস ও দীপবংসের উল্লেখ না করে পারা যায় না। এ দুখানি গ্রন্থ পিটকান্তর্গত নয়, টীকা পদবাচ্যও নয়। এ দুখানি ঐতিহাসিক গ্রন্থ, কিন্তু শুধু ভারতবর্ষ ও সিংহলের প্রাচীন রাজবংশের রাজবংশাবলীই নয়। সেই সঙ্গে বুদ্ধের সময় হতে আরম্ভ করে খৃষ্টীয় চতুর্থ-পঞ্চম শতক পর্যন্ত বৌদ্ধধর্মের ইতিহাসের ধারারও ইঙ্গিত রয়েছে। সুতরাং বৌদ্ধধর্ম ও সাহিত্যের আলোচনায় এ গ্রন্থ দুখানি অতি মূল্যবান।

# ২. তিব্বতী বৌদ্ধসাহিত্য

মূলসর্বান্তিবাদ, মহাযান, বছ্রুষান, কালচক্রুষান ইত্যাদি

তিব্বত, ভূটান, সিকিম

পূর্বেই বলেছি যে খৃষ্টীয় সপ্তম থেকে ত্রয়োদশ শতকের মধ্যে বহু সংস্কৃত বৌদ্ধগ্রন্থের তিব্বতী ভাষায় অনুবাদ করা হয়েছিল। এসমস্ত গ্রন্থ কাশ্মীর, নেপাল, নালন্দা, বিক্রমশীলা, জগদ্দল প্রভৃতি বিহার থেকে সংগৃহীত হয়েছিল। অনেক সময় ঐসব দেশের বৌদ্ধবিহারে অবস্থান কালে তিব্বতী পন্ডিতগণ ভারতীয় পন্ডিতদের সহায়তায় অনেক গ্রন্থ অনুবাদ করেছিলেন। এই তিব্বতী অনুদিত সাহিত্যের সংস্কৃত মূল অধুনা লুপ্তপ্রায়। সামান্য কয়েকখানি মূল গ্রন্থ নেপাল থেকে আবিস্কৃত হয়েছে মাত্র।

তিব্বতী অনুদিত সাহিত্য দু ভাগে বিভক্ত: কাঞ্জুর (Bkah hgyur) এবং তাঞ্জুর (Bstan hgyur) । কাঞ্জুর হচ্ছে 'বুদ্ধবচন'; তাঞ্জুর 'শাস্ত্র', অর্থাৎ বুদ্ধের পরবর্তী পন্ডিতদের রচিত প্রামাণিক গ্রন্থাবলী।

১. কাঞ্জুর। কাঞ্জুর বা বুদ্ধবচন নয় ভাগে বিভক্ত— বিনয়, প্রজ্ঞাপারমিতা, অবতংসক, রত্নকূট, সূত্রবর্গ, শতসহস্রতন্ত্র, প্রাচীন তন্ত্র, কালচক্র ও ধারণী-সংগ্রহ। এই বিভাগ যে কৃত্রিম তা নামগুলি দেখলেই বোঝা যায়। পালি চীনা কিংবা নেপালী বৌদ্ধসাহিত্যের বিষয়-বিভাগের সঙ্গে এর কোনো মিল নাই। ক. বিনয়—তিব্বতী বিনয় হচ্ছে মূলসর্বাস্তিবাদ সম্প্রদায়ের বিনয়। এ বিনয়ের উদ্ভব কাশ্মীরে, নেপাল থেকে আবিস্কৃত দিব্যাবদান নামক গ্রন্থ এই বিনয়ের মূল গ্রন্থের খন্ডিতাংশ মাত্র। সম্প্রতি কাশ্মীর হতে এই বিনয়ের মূল গ্রন্থের কতকগুলি অংশ আবিস্কৃত হয়েছে। তিব্বতী অনুবাদে আছে বিনয়বস্তু, প্রাতিমোক্ষ সূত্র, বিনয়বিভঙ্গ, ভিক্ষুণী প্রাতিমোক্ষ, ভিক্ষুণী বিনয়-বিভঙ্গ, বিনয় ক্ষুদ্রকবস্তু এবং বিনয়-উত্তর গ্রন্থ। এইসমস্ত গ্রন্থের তিব্বতী অনুবাদ ১৩ খানি তিব্বতী মূদ্রিত পুঁথিতে সম্পূর্ণ। প্রত্যেক পুঁথির পত্র-সংখ্যা কিঞ্চিদধিক ৩০০। খ. প্রজ্ঞাপারমিতা মহাযানসূত্র। প্রজ্ঞাপারমিতায় সর্বাপেক্ষা বৃহৎগ্রন্থ হচ্ছে 'শতসাহস্রিকা প্রজ্ঞাপারমিতা' এ গ্রন্থের তিব্বতী অনুবাদ ১৩ খানি পুঁথিতে সম্পূর্ণ, প্রত্যেক পুঁথির পত্রসংখ্যা প্রান্ধ ৪০০। এ ছাড়া 'পঞ্চসাহস্রিকা প্রজ্ঞাপারমিতা', 'দশসাহস্রিকা — 'অষ্ট্রসাহস্র্বন্ধ—'সপ্তশতিকা—' 'পঞ্চশতিকা—' প্রভূতি নানা

সংক্ষিপ্ত-সারেরও তিব্বতী অনুবাদ আছে। প্রজ্ঞাপারমিতার অন্তর্গত অন্যান্য গ্রন্থের মধ্যে 'বজ্রচ্ছেদিকা' বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। গ. অবতংস—৪ খানি পুঁথিতে সম্পূর্ণ। এ একখানি বিপুল গ্রন্থ, এর সম্পূর্ণ নাম 'বুদ্ধাবতংসক নাম মহাবৈপুল্য সূত্র'। নেপালে এই গ্রন্থেরই অংশ বিশেষ গন্ডবাুহ নামে প্রচলিত। ঘ. রত্নকৃট— এ বিভাগের প্রধান গ্রন্থ হচ্ছে 'মহারত্নকূট'। অন্যান্য অপ্রসিদ্ধ সূত্রও এই বিভাগে স্থান পেয়েছে। সমস্তই মহাযান গ্রন্থ। ঙ. সূত্রবর্গ—এ বিভাগের প্রধান গ্রন্থ হচ্ছে— ভদ্রকল্পিক নাম মহাযান সূত্র, ললিতবিস্তর, সুখাবতীব্যহ, সুরঙ্গম সমাধি, মহাসন্নিপাতসূত্র প্রভৃতি মহাযান গ্রন্থের অনুবাদ আছে। চীনা ত্রিপিটকে এ বিভাগের নাম মহাসন্নিপাত। তবে চীনা মহাসন্নিপাত থেকে তিব্বতী সূত্রবর্গ অনেক বড়, এ বিভাগে মোট সূত্র সংখ্যা ২৬৬। চ. তন্ত্র-শতসহস্র এ বিভাগে প্রায় ৪৬৮ খানি বৌদ্ধতন্ত্র গ্রন্থ স্থান পেয়েছে। এসমস্ত তন্ত্র মহাযান, বজ্রযান, কালচক্রযান প্রভৃতি নানা সম্প্রদায়ের। কয়েকখানি প্রধান গ্রন্থের নাম করলেই এসব গ্রন্থের স্বরূপ বোঝা যাবে— কালচক্রোত্তর-তন্ত্র, অভিধানোত্তর তন্ত্র, বজ্রডাক নাম উত্তরতন্ত্র, বুদ্ধকপাল নাম যোগিনীতন্ত্ররাজ, ভূতডামর মহাতম্বরাজ, ইত্যাদি।ছ. প্রাচীন তম্ব— এ বিভাগে কতকগুলি অপ্রসিদ্ধ তম্ব্র গ্রন্থের অনুবাদ স্থান পেয়েছে। জ. কালচক্র— এ বিভাগে একখানি মাত্র গ্রন্থ— বিমলপ্রভা-নাম-লঘুকালচক্র তন্ত্ররাজ-টীকা। এ গ্রন্থের পরিচয় পূর্বেই দিয়েছি। ঝ. ধারণী-সংগ্রহ— এবিভাগের মোট গ্রন্থ সংখ্যা ২৬৪ খানি।

২. তাঞ্জুর।পূর্বেই বলেছি যে তাঞ্জুর হচ্ছে শাস্ত্র। তাঞ্জুর কাঞ্জুর হতে অনেক বড়। কাঞ্জুরের গ্রন্থসংখ্যা ১১০৮। কিন্তু তাঞ্জুরের গ্রন্থসংখ্যা ৩৪৫৯। তাঞ্জুর ১৭ ভাগে বিভক্ত: ক. স্তোত্র—এইসব স্তোত্রের মধ্যে নাগার্জুন ও অশ্ব ঘোষের নামান্ধিত অনেক স্তোত্রের অনুবাদ আছে। অনেকের মর্তে মাতৃচেট অশ্ব ঘোষের নামান্তর। এই মাতৃচেটের রচিত অনেকগুলি স্তোত্রের তিব্বতী অনুবাদ আছে। এইসব স্তোত্রগুলির মধ্যে অনেকগুলি যে উচ্চাঙ্গের কাব্য ছিল তা নৃতন আবিস্কৃত কয়েকখানি মূলগ্রন্থ হতেই বোঝা যায়। খ. তন্ত্র— এসমস্ত তন্ত্র বুদ্ধবচন নয়। বৌদ্ধ পন্তিত ও সিদ্ধাচার্যদের রচনা। এগুলি বেশির ভাগ মূল তন্ত্রের টীকা-

টিপ্পনী। তাঞ্জুরের এই অংশই সর্বাপেক্ষা বৃহৎ ও মূল্যবান। মোট গ্রন্থসংখ্যার মধ্যে ২৬০৫ খানিই এই অংশে স্থান পেয়েছে। বজ্রুযান ও সহজ্বানের সিদ্ধাচার্যদের রচিত যেসমস্ত গ্রন্থের কথা বলেছি সেগুলির অনুবাদ এই অংশেই পাওয়া যায়। গ. প্রজ্ঞাপারমিতা— এই অংশে কাঞ্জরে সন্নিবিষ্ট প্রজ্ঞাপারমিতা সূত্রের নানা টীকা-টিপ্পনী স্থান পেয়েছে। এই জাতীয় একখানি প্রধান গ্রন্থ 'অভিসময়া-লঙ্কার' নামক গ্রন্থের মূল সম্প্রতি প্রকাশিত হয়েছে। ঘ. মাধ্যমিক-নাগার্জনের প্রতিষ্ঠিত মধ্যমক দর্শন সম্বন্ধীয় নানা গ্রন্থ। এ অংশের গ্রন্থাবলীর মধ্যে নাগার্জুনের নিজের রচিত মূলমধ্যমক-কারিকা, বিগ্রহব্যবর্তনী, প্রভৃতি গ্রন্থ উল্লেখযোগ্য। এ গুলির মূল প্রকাশিত হয়েছে। ঙ. সূত্রবৃত্তি— কাঞ্জরে উল্লিখিত নানা সুত্রের টীকা। চ. বিজ্ঞানবাদ— অসঙ্গ বসুবন্ধু প্রভৃতি আচার্যদের প্রতিষ্ঠিত বিজ্ঞানবাদ দর্শনের নানা প্রামাণিক গ্রন্থ—যেমন অসঙ্গের সূত্রালংকার, মধ্যমবিভঙ্গ, যোগাচার্য ভূমিশাস্ত্র ইত্যাদি। ছ. অভিধর্ম— সর্বাস্তিবাদের অভিধর্মকোষ ও তৎ-সম্বন্ধীয় নানা গ্রন্থ। জ. বিনয়—বিনয়, প্রতিমোক্ষ প্রভৃতির টীকা। ঝ. জাতক— এই অংশে প্রধান গ্রন্থ হচ্ছে অশ্বঘোষের বুদ্ধচরিত কাব্য। ঞ. লেখমালা— এ অংশে নাগার্জুনের সুহৃল্লেখ এবং ঐ জাতীয় শিষ্যলেখ বিমলরত্মলেখ প্রভৃতি গ্রন্থ স্থান পেয়েছে। ট. ন্যায়শাস্ত্র, প্রমাণসমুচ্চয়, আলম্বন-পরীক্ষা, বাদন্যায় প্রভৃতি বৌদ্ধন্যায়ের গ্রন্থ। ঠ. শব্দশাস্ত্র— নানা ব্যাকরণ গ্রন্থ, চন্দ্রগোমিনের চান্দ্রব্যাকরণ, কলাপসূত্র, দুর্গসিংহের কলাপবৃত্তি, অমরকোষ, কাব্যাদর্শ ইত্যাদি। ড. চিকিৎসা বিদ্যা— বাগভটের অষ্টাঙ্গহাদয়-সংহিতা, ও অন্যান্য গ্রন্থ।চ. শিল্পশাস্ত্র— প্রতিমা লক্ষণ, চিত্র লক্ষ্ণ, প্রভৃতি।ণ. সাধারণ— নীতিশাস্ত্র, চাণক্যনীতিশাস্ত্র, শালিহোত্র-আয়ুর্বেদসংহিতা ইত্যাদি। ত. নানার্থ— নিঘন্ট, ব্যাকরণ, অর্থবিনিশ্চয় প্রভৃতি। থ. দীপঙ্কর শ্রীজ্ঞান প্রণীত নানা গ্রন্থ।

### ৩. চীনা বৌদ্ধ সাহিত্য

### চীন, কোরিয়া, জাপান, আনাম

বৌদ্ধধর্ম চীনদেশ্বে প্রথম প্রচারিত হয় খৃস্টপূর্ব প্রথম শতকের শেষভাগে এবং

সে ধর্ম চীনদেশে প্রায় এক শ বছরের মধ্যেই সুপ্রতিষ্ঠিত হয়। খৃষ্টীয় প্রথম শতকের শেষভাগেই বৌদ্ধশাস্ত্রগুলির চীনা অনুবাদ-কার্য আরম্ভ হয়, আর এই অনুবাদ-কার্য প্রায় খৃষ্টীয় দ্বাদশ শতক পর্যন্ত চলে। ফলে থেরবাদ সম্প্রদায়ের পালি সাহিত্য ব্যতীত প্রায় সমস্ত সম্প্রদায়ের বৌদ্ধশাস্ত্রই চীনা অনুবাদে সংরক্ষিত হয়েছে।

মহাযান, মহাযানের অন্তর্গত মাধ্যমিক, যোগাচার, বিজ্ঞানবাদ, বজ্রযান এবং হীনযানের অন্তর্গত সর্বান্তিবাদ, মূলসর্বান্তিবাদ, মহাসাংঘিক, মহীশাসক, কাশ্যপীয়, ধর্মগুপ্ত, হৈমবত প্রভৃতি সমস্ত সম্প্রদায়ের শাস্ত্রগ্রন্থই চীনাভাষায় অনুদিত হয়। সেই কারণে চীনা বৌদ্ধ সাহিত্য হতে আমরা প্রাচীন বৌদ্ধধর্মের যে ব্যাপক পরিচয় পাই তা অন্য কোনো বৌদ্ধ সাহিত্য হতে পাই না।

এই চীনা বৌদ্ধসাহিত্য টীকাটিপ্পনী সমেত কয়েক বছর আগে জাপান হতে এক নৃতন সংস্করণে প্রকাশিত হয়েছে। এ সংস্করণের নাম 'তাইশো' ত্রিপিটক (Taisho Issaikyo); এ সংস্করণ মোট ৫৫ খন্ডে সম্পূর্ণ, প্রত্যেক খন্ডের পৃষ্ঠাসংখ্যা প্রায় ১২০০। সূতরাং এই সংস্করণ কিঞ্চিদধিক ৬০,০০০ পৃষ্ঠায় সম্পূর্ণ।

প্রাচীন প্রথানুসারে এই সাহিত্য চার ভাগে বিভক্ত: সূত্রপিটক, বিনয়পিটক, অভিধর্মপিটকও সংযুক্ত পিটক।

১. সূত্র পিটক— সূত্রগুলি প্রধানতঃ দুভাগে বিভক্ত— মহাযান ও হীনযান।ক. মহাযান সূত্র। মহাযান সূত্র পাঁচ প্রকারের: প্রজ্ঞাপারমিতা, রত্নকূট, মহাসন্নিপাত, অবতংসক এবং নির্বাণ। ১. প্রজ্ঞাপারমিতার মধ্যে প্রধান গ্রন্থ হচ্ছে মহাপ্রজ্ঞাপারমিতা সূত্র, পঞ্চবিংশতি সাহস্রিকা-, দশসাহস্রিকা-, বজ্রচ্ছেদিকা ইত্যাদি; ২. রত্নকূটের প্রধান গ্রন্থ মহারত্নকূট সূত্র ৪৯ খানি বিভিন্ন সূত্রের সমষ্টি। এইসমস্ত সূত্রের মধ্যে কয়েকখানি প্রধান গ্রন্থ হচ্ছে— অমিতায়ুস্ সূত্র, সমন্তমুখ প্রিবর্ত, পিতাপুত্র সমাগম, উগ্রপরিপ্চ্ছা, সুরতপরিপ্চ্ছা, ইত্যাদি; ৩.

মহাসন্নিপাতের প্রধান গ্রন্থ হচ্ছে মহাবৈপুলা মহাসন্নিপাতসূত্র এবং এ ছাড়া চন্দ্রগর্ভসূত্র, সূর্যগর্ভসূত্র, আকাশগর্ভ, ক্ষিতিগর্ভ , প্রভৃতিও আছে ; ৪. অবতংসক বিভাগের মূলগ্রন্থ হচ্ছে বুদ্ধা-বতংসক মহাবৈপুল্যসূত্র। প্রধান গ্রন্থগুলির মধ্যে দশভূমিকসূত্র উল্লেখযোগ্য ; ৫. নির্বাণ বিভাগের মূলগ্রন্থ হচ্ছে মহাপরিনির্বাণ সূত্র। হীনযান সূত্রপিটকের মহাপরিনির্বাণ সূত্র হতে সম্পূর্ণ পৃথক এবং মহাযানের একখানি প্রসিদ্ধ গ্রন্থ ; ৬. আর এক শ্রেণীর মহাযান সূত্র আছে যার কোনো সাধারণ আখ্যা দেওয়া হয় নি। সদ্ধর্মপুন্ডরীক, সুবর্ণপ্রভাসসূত্র, করুণাপুন্ডরীক, বিমলকীর্তিনির্দেশ, সন্ধিনির্মোচনসূত্র, ললিতবিস্তর, লংকাবতারসূত্র, মৈত্রেয়ব্যাকরণ প্রভৃতি প্রধান প্রধান মহাযান গ্রন্থ ও নানা ধারণীসংগ্রহের অনুবাদ এই বিভাগে সন্নিবিষ্ট হয়েছে; ৭. এসমস্ত সূত্র ছাড়া আরও অনেক অপ্রসিদ্ধ মহাযান সূত্রের অনুবাদ নিয়ে আর একটি বিভাগ গঠিত হয়েছে। এ বিভাগের সুরঙ্গমসমাধি, অদ্ভুতধর্মপর্যায়, মহাবেরোচনাভিসম্বোধি প্রভৃতি গ্রন্থ উল্লেখযোগ্য। খ. হীনযান সূত্র । হীনযানসূত্র মূলতঃ সংস্কৃত সূত্রপিটকের চীনা অনুবাদ। এই সংস্কৃত সূত্রপিটক পালি সূত্রপিটকের অনুরূপ এবং খুব সম্ভব সর্বাস্তিবাদ সম্প্রদায়ের মধ্যে নিবদ্ধ ছিল। অন্য কোনো সম্প্রদায় এ সূত্রপিটক স্বীকার করে নিয়েছিল কি না তা বর্তমানে স্থির করা সম্ভব নয়। এই সূত্রপিটকের মূল অধুনা লুপ্ত। মধ্যএশিয়া হতে কয়েকখানি মূল গ্রন্থের খন্ডিতাংশ মাত্র আবিস্কৃত হয়েছে।

এই স্ত্রপিটক মূলতঃ চারভাগে বিভক্ত: মধ্যমাগম, সংযুক্তাগম, একোত্তরাগম ও দীর্ঘাগম। মধ্যমাগম ১৮ টি বর্গ ও ২২২ স্তবকে বিভক্ত। একোত্তরাগমের স্ত্রসংখ্যা ৫২ এবং দীর্ঘাগমের স্ত্রসংখ্যা ৩০। এই চারটি আগম পালি স্ত্রপিটকের অন্তর্গত মজ্ঝিম অঙ্গুত্তর, সংযুক্ত এবং দীঘনিকায়ের সঙ্গে তুলনীয়।

এই চারটি আগমের সম্পূর্ণ চীনা অনুবাদ ছাড়া আগমান্তর্গত নানা সূত্রের অন্য অনুবাদও আছে। ভিন্ন ভিন্ন সময়ে ভিন্ন ভিন্ন অনুবাদক এসমস্ত অনুবাদ করেছিলেন। চীনা সূত্রপিটকে এ ছাড়া প্রায় ৩০০ গ্রন্থ আছে যা উপরোক্ত কোনো বিভাগের অন্তর্গত নয় এবং যা মহাযান কি হীনযান তা চীনা অনুবাদকও সঠিক নির্ধারণ করতে পারেন নি।

- ২. বিনয়পিটক অন্যান্য পিটকের ন্যায় চীনা বিনয় পিটক ও দুভাগে বিভক্ত। মহাযান এবং হীনযান। ক. মহাযান বিনয়পিটকের অস্তিত্ব এক হিসাবে অসম্ভব। মহাযানপত্থা হচ্ছে তাঁদের জন্য যাঁরা আধ্যাত্মিক জগতে উন্নত, সূতরাং তাঁদের জন্য হীনযান বিনয় ব্যবহারের কোনো প্রয়োজন নাই। মহাযান বিনয়ের প্রধান গ্রন্থ হচ্ছে ব্রহ্মাজালসূত্র ও বোধিসত্ত্ব-প্রাতিমোক্ষ। অন্যান্য গ্রন্থের মধ্যে প্রধান হচ্ছে যোগাচার ভূমিশাস্ত্রের কয়েকটি অধ্যায়ের চীনা অনুবাদ। এসমস্ত গ্রন্থে বোধিসত্ত্বের কর্তব্যগুলিই নির্দিষ্ট হয়েছে। খ. হীনযান বিনয়— পূর্বেই বলেছি যে নানা সম্প্রদায়ের বিনয় পিটক চীনা ভাষায় অনুদিত হয়েছিল। এইসমস্ত বিনয় নিয়েই হীনযান বিনয় গঠিত। এই বিভাগের প্রধান গ্রন্থগুলি উল্লেখযোগ্য—১. স্ব্রান্তিবাদ বিনয় ২. মহাসাংঘিক বিনয়, ৩. ধর্মগুপ্ত বিনয়, ৪. মহীশাসক বিনয়, ৫. মূলস্ব্রান্তিবাদ বিনয়, ৬. হৈমবত বিনয়। এ ছাড়া বিভিন্ন সম্প্রদায়ের ভিক্ষ ও ভিক্ষণী প্রতিমোক্ষের নানা চীনা অনুবাদও আছে।
- ৩. অভিধর্ম পিটক অভিধর্ম দৃভগে বিভক্ত মহাযান ও হীনযান অভিধর্ম পিটক। ক. মহাযান অভিধর্ম মহাযান অভিধর্ম মূলতঃ নাগার্জুন, অশ্বঘোষ, অসঙ্গ, বসুবন্ধু, স্থিরমতি প্রভৃতি আচার্যদের রচিত শাস্ত্রগ্রন্থ নিয়ে গঠিত। সেই জন্য মাধ্যমিক, যোগাচার প্রভৃতি দার্শনিক সম্প্রদায়ের সমস্ত প্রামাণিক গ্রন্থই এই অংশে স্থান পেয়েছে। নাগার্জুনের প্রধান গ্রন্থ হচেছ : ১. মহাপ্রজ্ঞাপার্রমিতা সূত্র-শাস্ত্র, ২. মধ্যমক শাস্ত্র, ৩. দশভূমি বিভাষা শাস্ত্র, ৪. প্রজ্ঞাপ্রদীপশাস্ত্র, ৫. দ্বাদশ নিকায় শাস্ত্র, ৬. ন্যায়দ্বার তর্কশাস্ত্র ইত্যাদি। অসঙ্গের প্রধান গ্রন্থ ১. যোগাচার ভূমিশাস্ত্র, ২. মহাযান সম্পরিগ্রহ শাস্ত্র, ৩. সূত্রালংকার টীকা, ৪. বক্ত্রচ্ছেদিকা প্রজ্ঞাপারমিতাসূত্র-শাস্ত্র ইত্যাদি। বসুবন্ধুর প্রধান গ্রন্থ : ১. বিজ্ঞানমাত্র সিদ্ধি-শাস্ত্র, ২. ব্রিংশিকা কারিকা, ৩. বিংশিকা কারিকা, ৪. মধ্যান্ত বিভাগ শাস্ত্র, ইত্যাদি। অশ্বঘোষের : ১. মহাযান শ্রদ্ধোৎপাদশাস্ত্র, ২. সূত্রালংকার ইত্যাদি। খ. হীনযান অভিধর্ম হীনযান অভিধর্ম মূলতঃ সর্বান্তিবাদ সম্প্রদায়ের অভিধর্ম পিটক। এ পিটকেও পালি অভিধর্মের অনুরূপ সাতখানি

গ্রন্থ আছে: ১. সংগীতিপর্যায় শান্ত, ২. প্রকরণপাদ, ৩. বিজ্ঞানকায়পাদ, ৪. ধাতুকায়পাদ, ৫. জ্ঞানপ্রস্থান শান্ত, ৬. ধর্ম-স্কন্ধপাদ শান্ত, ৭. প্রজ্ঞাতিসারশান্ত। দর্বাস্থিবাদ সম্প্রদায়ের আচার্যেরা এক সময় সমস্ত অভিবর্মকে সহজ্ঞবোধ্য করবার জন্য এবং অন্যান্য মত খন্তন করবার জন্য মহাবিভাষা-শান্ত রচনা করেন। যেসকল সর্বাস্থিবাদীরা এ গ্রন্থকে প্রামাণিক বলে স্বীকার করলেন তাঁদের নাম হল বৈভাষিক। এই বিরাট মহাবিভাষা-শান্তের চীনা-অনুবাদও হীনযান-অভিধর্মে স্থান পেয়েছে। মহাবিভাষা-শান্ত্র বস্তুতঃ জ্ঞান-প্রস্থান শান্তেরই টীকা। এই সর্বাস্থিবাদ অভিধর্ম অবলম্বন করে বসুবন্ধু অভিধর্মকোষ শান্ত্র নামক এক বিরাট গ্রন্থ প্রথমন করেন। এ গ্রন্থও সর্বাস্থিবাদীদের প্রামাণিক গ্রন্থ।

হীনযান অভিধর্মের অন্যান্য গ্রন্থের মধ্যে কাশ্মীরী হরিবর্মার 'সত্যসিদ্ধিশাস্ত্র' বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। এ গ্রন্থ কোন্ সম্প্রদায়ের অভিধর্ম গ্রন্থ ছিল তা সঠিক জানা যায় না। তবে নানা সম্প্রদায়ের অভিধর্মের তুলনামূলক বিচারে এ গ্রন্থ বিশেষ প্রয়োজনীয়।

8. সংযুক্ত পিটক— বস্তুতঃ এ নামে কোনো পিটক ছিল না। চীনারা নানা ভারতীয় গ্রন্থের অনুবাদ, এবং চীনা বৌদ্ধচার্যদের টীকা-টিপ্পনী ও ঐতিহাসিক গ্রন্থ নিয়ে এই সংযুক্ত সংগ্রহের সৃষ্টি করেছে। এ সংগ্রহে গ্রন্থসংখ্যা ৩৫০। জাতক, অবদান, ধর্মপদ, বৃদ্ধচরিত, ধারণীসংগ্রহ প্রভৃতি গ্রন্থের চীনা অনুবাদ এই বিভাগে স্থান পেয়েছে।

ত্রিপিটকের 'তাইশো' সংস্করণে এই প্রাচীন গ্রন্থবিন্যাসের ধারা অনুসৃত হয় নি, তার প্রধান কারণ এই যে অনুদিত গ্রন্থগুলির প্রায় অর্ধাংশেই কোনো সাম্প্রদায়িক চিহ্ন নাই, সুতরাং সেগুলি নিয়ে যে বিরাট সংযুক্তপিটকের সৃষ্টি করতে হয় তাতে বিশৃশ্বলাই বাড়বার সম্ভবনা।

### ৪. নেপালী বৌদ্ধসাহিত্য

#### নেপাল

যেসমস্ত তিব্বতী ও চীনা অনুবাদের কথা উল্লেখ করেছি তার মূল গ্রন্থ বর্তমানে পাওয়া যায় না। যে কয়েকখানি মূল গ্রন্থ পাওয়া যায় তা নেপাল হতেই আবিষ্কৃত হয়েছে। নেপালে বৌদ্ধধর্মের ধারা অত্যন্ত ক্ষীণ হলেও তা লুপ্ত হয় নি। সে দেশের আবহাওয়া প্রাচীন পুঁথিপত্র রক্ষা করা সম্ভব ছিল বলেই সে দেশে এখনো অনেক পুঁথি পাওয়া যায়। নেপাল হতে আবিষ্কৃত যেসমস্ত পুঁথি প্রকাশিত হয়েছে তন্মধ্যে দিব্যাবদান, মহাবস্তু, ললিত বিস্তর, সদ্ধর্ম পু্তরীক, অভিধর্মকোষব্যাখ্যা, অসঙ্গের সূত্রালক্ষার, বন্ধুবন্ধুর বিংশিকা ত্রিংশিকা ও মধ্যান্তবিভঙ্গশাস্ত্র, নাগার্জুনের মধ্যমকশাস্ত্র, প্রভৃতি প্রধান। বজ্রযান ও সহজ্যানেরও নানা পুঁথি নেপালে পাওয়া যায়, তন্মধ্যে যেগুলি প্রকাশিত হয়েছে তার পরিচয় পূর্বেই দিয়েছি।

নেপালের বৌদ্ধচার্যেরা বৌদ্ধসূত্র ও শাস্ত্র পুঁথিতেই সংরক্ষণ করে এসেছে। বহু প্রাচীনকাল হতেই নেপালের বৌদ্ধেরা বৌদ্ধধর্মের একটি বিশিষ্ট ধারা রক্ষা করেছে। তাদের মতে বৌদ্ধশাস্ত্র ৯ ভাগে বিভক্ত। প্রত্যেক ভাগকে 'ব্যাকরণ' আখ্যা দেওয়া হয়। এই ন'টি ব্যাকরণ হচ্ছে: ১. প্রজ্ঞাপারমিতা, ২. গন্ডব্যুহ, ৩. দশভূমীস্বর, ৪. সমাধিরাজ, ৫. লঙ্কাবতার, ৬. সদ্ধর্মপুন্ডরীক, ৭. তথাগতগুহ্যক, ৮. ললিতবিস্তর, ৯. সুবর্ণপ্রভাস।

মহাযানপন্থী নেপালী বৌদ্ধদের এই 'নব্যব্যাকরণে'র মধ্যে সবগুলিই পাওয়া যায় এবং 'সমাধিরাজ' ও 'তথাগতগুহ্যক' ব্যতীত অন্যান্য গ্রন্থগুলি সমস্তই প্রকাশিত হয়েছে।

# ৫. মঙ্গোলীয় বৌদ্ধ সাহিত্য

মঙ্গোলীয়দের মধ্যে খৃস্টীয় ত্রয়োদশ শতকে কুবলাই খাঁ বৌদ্ধধর্মে দীক্ষিত হন

এবং তাঁর চেম্টায় সমস্ত মঙ্গোলীয় জাতির মধ্যে বৌদ্ধধর্ম প্রচারিত হয়। খৃস্টীয় সপ্তদশ শতকে তিব্বতী হতে সমস্ত কাঞ্জুর এবং অষ্টাদশ শতকে কাঞ্জুরের টীকাটিপ্পনী, ও তাঞ্জুরের অন্তর্গত গ্রন্থাবলী অনুদিত হয়। সুতরাং মঙ্গোলীয় বৌদ্ধসাহিত্য সর্বতোভাবে তিব্বতী বৌদ্ধসাহিত্যেরই অনুরূপ।

### ৬. মধ্য-এশিয়ার বৌদ্ধ সাহিত্য

বিগত শতকের শেষ ভাগ হতে মধ্য-এশিয়ায় অনুসন্ধান কার্য আরম্ভহয়। নানা দেশের পণ্ডিতেরা মধ্য-এশিয়ার বিভিন্ন প্রদেশে অনুসন্ধান করে যেসমস্ত পুঁথিপত্র অবিষ্কার করেছেন তা এখনোও সম্পূর্ণ প্রকাশিত হয় নি। যেটুকু আলোচনা করা হয়েছে তা হতে বেশ স্পষ্ট বোঝা যায় যে খুস্টীয় প্রথম শতক হতে আরম্ভ করে অন্তম-নবম শতক পর্যন্ত মধ্য-এশিয়ায় বৌদ্ধর্ম প্রবল ছিল। যেসমস্ত পুঁথিপত্র পাওয়া গিয়েছে তার মধ্যে নানা মহাযান-সূত্রের খন্ডিতাংশ আছে, যথা— প্রজ্ঞাপারমিতা, বজ্ঞচ্ছেদিকা, চন্দ্রগর্ভ, সূর্যগর্ভ ইত্যাদি। হীনযানের সর্বান্তিবাদ সম্প্রদায়ের বিনয়ের খন্ডিতাংশ, স্পূর্ণ প্রাতিমোক্ষসূত্র এবং সূত্রপিটকের নানা সূত্রের খন্ডিতাংশও পাওয়া গিয়েছে।

মহাযান ও হীনযানের সংস্কৃত শাস্ত্র গ্রন্থের খন্ডিতাংশ ছাড়া মধ্য-এশিয়ার নানা প্রাচীন প্রাদেশিক ভাষায় অনুদিত বৌদ্ধগ্রন্থও পাওয়া যায়। যেসমস্ত ভাষায় এসব অনুবাদ করা হয়েছিল সেগুলি হচ্ছে—প্রাচীন খোটানী, সুগ্দীয়, কুচীয়, তুকী ইত্যাদি।

#### ৭. ধম্মপদ

ধম্মপদ বৌদ্ধগ্রন্থ না হলে এদেশে তা গীতার চেয়ে কম আদর পেত বলে মনে হয় না। ধম্মপদ হচ্ছে পালি ভাষায় লিখিত। অনেকে অনুমান করেন যে পালি-ভাষা মথুরা ও অবন্তী প্রদেশের প্রাচীন প্রাকৃত ভাষায় মার্জিত রুপ। যাঁরা স্থাস্কৃত জানেন তাঁদের পক্ষে এ ভাষা শিক্ষা মোটেই কষ্টকর নয়, বরং অতি

- এ সম্বন্ধে আমার 'ভারত ও মধ্যএশিয়া' গ্রন্থ দ্রষ্টব্য।

সহজে ও অল্প-সময়েই তাঁরা তা শিখতে পারেন।

কিন্তু ধন্মপদ পড়তে পালি না জানলেও চলে। কারণ সে গ্রন্থ সংস্কৃত ভাষাতেও লিখিত হয়েছিল। সংস্কৃত ধন্মপদকে উদানবর্গ বলা হত। আর এই উদানবর্গ বহুবার চীনা ও তিব্বতী ভাষায় অনূদিত হয়েছিল। কিছুকাল পূর্বে উদানবর্গের সংস্কৃত মূল মধ্য-এশিয়ার নানাস্থানে বালুকাস্থপের মধ্যে প্রাচীন বৌদ্ধপ্রতিষ্ঠান সমূহের ধ্বংসাবশেষের ভিতর কুড়িয়ে পাওয়া যায়। প্রায় সম্পূর্ণ গ্রন্থই বর্তমানে প্রকাশিত হয়েছে। সূতরাং এখন সংস্কৃত ভাষাতেই ধন্মপদ পাওয়া যায়। বৌদ্ধ কিম্বদন্তী মানলে বলতে হবে যে—সংস্কৃত উদানবর্গ খৃস্টীয় প্রথম শতকের। কনিষ্কের রাজত্বকালে ধর্মত্রাত নামক এক বৌদ্ধ পত্তিত এ গ্রন্থ প্রণয়ন করেন।

ধন্মপদ যে প্রাকৃত ভাষাতে লেখা হয়েছিল তারও প্রমাণ আছে। মধ্য-এশিয়ায় প্রাকৃত ধন্মপদের এক খন্ডিত পুঁথি আবিদ্ধৃত হয়।এ প্রাকৃত পাঞ্জাব ও উত্তর-পশ্চিম সীমান্তপ্রদেশের প্রাচীন কথ্য ভাষা।সমগ্র ধন্মপদই যে সে ভাষায় লিখিত হয়েছিল তার প্রমাণ সেই পুঁথি হতেই পাওয়া যায়।

ধম্মপদের এই তিন গ্রন্থ হতে একটি নমুনা দিলেই তাদের পরস্পরের মধ্যে যোগসূত্র ধরা যাবে—

পালি।। অপ্পমাদো অমতপদং পমাদো মচ্চুনো পদং।
অপ্পমত্তা ন মীয়ন্তি যে প্রমত্তা যথা মতা।।
প্রাকৃত।। অপ্রমদু অমুতপদ প্রমদু মুচুনো পদ।
অপ্রমত ন মীয়তি যে প্রমত যধ মুতু।।
সংস্কৃত।। অপ্রমাদো হ্যমৃতপদং প্রমাদো মৃত্যুনঃ পদম্।
অপ্রমন্তা ন স্রিয়ন্তে যে প্রমন্তাঃ সদা মৃতাঃ।।

= অপ্রমাদে অমৃত লাভহয় আর প্রমাদে মৃত্যু।

যাঁরা অপ্রমন্তভাবে জীবন যাপন করেন তাঁদের মৃত্যু হয় না। কিন্তু যাঁরা প্রমন্ত তাঁদের সর্বদাই মৃত্যু হয়। ধশ্মপদের রচয়িতা কে তা জানা যায় না। বৌদ্ধ-সাহিত্যে সে গ্রন্থকে বুদ্ধবাণী বলা হয়েছ। বুদ্ধদেবের নিজের রচনা না হলেও সে গ্রন্থ যে বৌদ্ধ সাহিত্যের একখানি প্রাচীনতম গ্রন্থ তাতে সন্দেহ নাই। ধশ্মপদের বিষয়বস্তু এবং তার সহজ রচনাভঙ্গী সে গ্রন্থকে ভারতীয় সাহিত্যে অমর করে রাখবে। আর যে গ্রন্থ প্রাচীন-কালে প্রায় সমগ্র এশিয়াতে নানা জাতির সমাদর লাভ করেছিল তা যে এখনও ধর্ম-পিপাসুর চিত্তকে উদ্বেলিত করতে পারবে না এবং সাহিত্য-রসিকের মনে আনন্দরস সঞ্চার করতে পারবে না, একথা মনে করবার কোনো হেতু নাই।

\*\*\*\*\*

মহাবোধি বুক এজেঙ্গীর প্রকাশিত পুস্তক তালিকা

| ۲ | नराज्यान पून वर्णनात ट                | 141110 704 0110141         | 3     |
|---|---------------------------------------|----------------------------|-------|
|   | মহামানব গৌতমবুদ্ধ (দিঃ সঃ)            | ডঃ সুকোমল চৌধুরী           | 520   |
|   | মহামানব গৌতমবুদ্ধ (হিন্দী)            | ডঃ সুকোমল চৌধুরী           | 200   |
| Ì | গৌতম বুদ্ধের ধর্ম ও দর্শন             | ডঃ সুকোমল চৌধুরী           | 500   |
|   | বৌদ্ধ সাহিত্য                         | ডঃ বিনয়েন্দ্রনাথ চৌধুরী   | po    |
|   | বৌদ্ধধর্মের ইতিহাস                    | ডঃ মণিকৃত্তলা হালদার       | 500   |
|   | বৌদ্ধ শিল্প ও স্থাপত্য                | ডঃ সাধন চন্দ্র সরকার       | 580   |
|   | <b>मीघ निका</b> र                     | ভিক্ষু শীলভদ্র             | 200   |
|   | থেরীগাথা                              | ভিক্ষু শীলভদ্র             | 50    |
|   | প্রাচীন বৌদ্ধ সমাজ                    | শ্রী এস কে দাসওপ্ত         | 200   |
|   | ধম্মপদ (বাংলা, পালি, সংস্কৃত)         | চারুচন্দ্র বস্             | 40    |
|   | <b>धन्माश्रम</b> (शानि, ताश्ना)       | ভিক্ষু শীলভদ্র             | 00    |
|   | বুদ্ধ ধর্ম ও রবীন্দ্রনাথ              | ডঃ আশা দাশ                 | 500   |
|   | সীবলীব্রত কথা                         | বিশুদ্ধাচার স্থবির         | 50    |
|   | অশোকচরিত                              | ডঃ অমূল্যচন্দ্র সেন        | 50    |
|   | বৌদ্ধ গান ও দোহা                      | হরপ্রসাদ শাস্ত্রী          | 000   |
|   | বৌদ্ধ রমণী                            | ডঃ বিমলাচরণ লাহা           | 90    |
|   | বুদ্ধবাণী                             | ভিক্ষু শীলভদ্র             | 20    |
|   | বোধিসত্তাবদান কল্পলতা                 | গ্রী শরংচন্দ্র দাস         | 800   |
|   | ধন্মপদট্ঠকথা (১মঃ যমক বর্গ)           | গ্রী শীলালন্ধার মহাস্থবির  | 500   |
|   | ধন্মপদট্ঠকথা (২য়ঃ অপ্লমাদ বর্গ)      | ধর্ম্মকীর্ত্তি মহাস্থবির   | 500   |
|   | ধন্মপদট্ঠকথা (৩য়ঃ চিত্ত, পুষ্প বর্গ) | ডঃ স্কোমল চৌধুরী           | >00   |
|   | ধন্মপদট্ঠকথা (৪র্থঃ বাল, পণ্ডিত বর্গ) | ডঃ সুকোমল চৌধুরী           | 200   |
|   | ধন্মপদটঠকথা (৫মঃ অরহন্ত, সহস্র,       |                            |       |
|   | পাপ, দন্ড বর্গ)                       | ডঃ সুকোমল চৌধুরী           | 200   |
|   | অশোকলিপি                              | ডঃ অমূলাচন্দ্র সেন         | 200   |
|   | বৃদ্ধকথা                              | ডঃ অমূল্যচন্দ্র সেন        | 200   |
|   | সিদ্ধার্থ (কাব্য)                     | শ্রী হাযিকেশ ভট্টাচার্য    | 200   |
|   | সুত্ত নিপাত                           | ভিন্দু শীলভদ্র             | 250   |
|   | ভক্তিশতকম্ ও বৃত্তমালাখ্যা            | রামচন্দ্র কবিভারতী         | 60    |
|   | বাংলা সাহিত্য ও বাঙালীর               |                            |       |
|   | জাতীয় জীবনে রামায়ণ                  | ডঃ বাণী দাশ                | 200   |
|   | সৌন্দরনন্দ কাব্য                      | খ্রী বিমলাচরণ লাহা         | 200   |
| B | वृक्षापव                              | শ্রী সতীশচন্দ্র বিদ্যাভূষণ | 200   |
| ī | কচ্চায়ন ব্যাকরণ                      | শ্রী বংশদীপ মহাস্থবির      | 760 3 |
| • | বৌদ্ধর্ম ও সাহিত্য                    | গ্রী প্রবোধ চন্দ্র বাকচি   | 90    |
|   |                                       |                            |       |